



# Villicationis sue

DE MEDIO

## ANIMARUM STATU

RATIO

Episcopo Chalcedonensi Reddita à THOMA Anglo, ex Albiis East-Saxonum.

Eccles. 32.

Si bis interrogatus fueris, habeat Caput Responsum tuum.



PARISIIS, Anno Dom. MDCLIII.



Ale

# 全全全企业:企业企业企业

Illustrissimo & Reverendissimo

RICHARDO CHALCEDONENSI

Catholici in Anglia gregis PASTORI.

Illustrissime & Reverendissime Domine!

Rave fuit virga censuræ tuz percuti opellas meas, Loui tot annos infessa Imperii Ecclesiastici in partem Catholicam gentis Britanna cathedra latas potentiæ in fidem nostram umbras exporrexerat: Cui innocentissima vita pugnis foris, intus timoribus exercitata suspiciendam & venerandam dicorum tuorum legem nobis faciebat: Sed maxime tanta Scri-

ptorum

## Epift. Dedicat.

ptorum copia pro Catholica traditione elaborata, & incocti studiis prope octoginta Anni, vetustatis canitiem & mysteriosum horrorem quafi novis & nuperioris sæculi incolis in sententia tua ingerebat. Propterea Apologia mihi & deprecatione pro conatibus meis adeò præcoquis agere incumbebat. Attamen ipse mihi frænos coarctandos video, cum Censuram à te profectam nullam, & ipse literis ad me daris sexto Julit Anno 1652, testatus sis, & ipsa res clamet, cum publico vel publicando decreto nusquam usus fueris. Totum itaque hoc de censura tua finxit angustorum cordium invidia, propagavit ab alieno ore pendentium inconsulta credulitas. Tibi quod ipsis literis expressiti, proposi. tum erat, sic à mea sententia ab. ire, ut Theologis salva animo. rnm

## Epist. Dedicat.

rum pace laudi vertitur. Verumtamen etiam sic tanta authoritate premi laboriosum fuit, & innocentiæ præsidium quæ endum. Atque utinam quæcumque Animum tuum asperius incursarent, licuisset in tuis literis signata legisse. Ad singula des lenda lucubrationi non parsis--fem, nuncad unum, sed ipsum omnium ore jactatissimum, quodque visum est minime fal. lere posse, adjeci oculum. Tu vide an sine pace Sanctorum, & invito sacrarum literarum numi. ne, & Theologicorum placitcrum robore tentavi, quod insclens præsenti sæculo videretur. Si rationem pro me reddo, quòd horum nihil læserim; ut victoriam non ambio, sie facti mei veniam videor jure postulare: Utcumque successerit, impensas Killicationis mea tibi per De-A 4 men a.

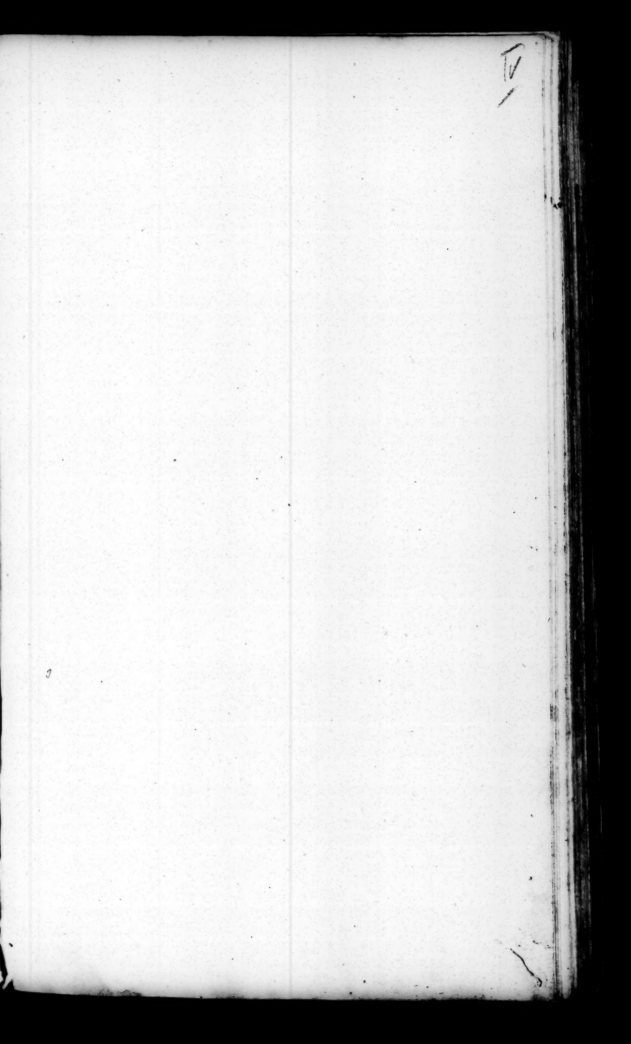
## Epift. Dedicat.

mensa, quò minor fraus subesse ambigatur, denumero. Tu rationes an rectè subductæ sint, proba; & veneratorem tibi ad genua, & benedictionem prostratum benignus agnosce,

Datum pridie Calendas Aprilis, MDCLIII.

Thomam ex Albiis

East-Saxonum.



#### Amice Lector.

Cupit te monitum Typographus hoc opusculum in absentia Authoris erepsise ad Pralum in ipso autographo, priusquam eliturantis Scriba industriam sensiset, or propterea etiam rogatum, ut ad Errata attentiùs respectes.

DAg. 1.lin. 6. lege confedum: & 1.13. fas. p 6.18. re-Surgant. p. 9 1.15. pro errores, lege : roing. & 1.23.140. p. 14, 114, atta. 1. 34.live visco. p 15.1.27. obstare. p. 20, 1.9. Catholicos, 1:32. poffit. p. 22.1.3. Pradicatore. p. 27. 1.28, quamque. p:28, l. 11. decima tertia. p: 29. 1. 25 tempere. p:31.Lult.cap.25. p:32 l. 23. (Verecundo) p: 34.1. 1. confessio, &11. 12. ipsi. p: 40.1.1. impresentiarum. & 1.15. apponi. & 1.33. itaque. p. 43,44. Sortem, Sertes, &c. p: 41 1.28.objectorum, p:44.1 . 20. abstulerit, p:46.l.13. distinguitur, & 1.3 4. corpore. p: 46. l. 3. immittatur. p: 47.l-2. si ipsos. & 1.17. pariandam. p:48. 1.21. fit. & 1.33. ut illud. p. 51. l. 7. monet. p: 52. 1. 9. decempede. & 1 12. spiritus in fe con- p: 53. 1. 32,23. toto tempore. p: 54.1. 1. 10 amplius. & 1.2. in . trinsecum. & 1. 27 quoniam nos. p: 55.1.24. Principis, p. 58 1.3. videiur. & l: 14. que orig -: p:68,1:17. connixu. p:72.1:19. ab effe. p: 74, 1: 18. reperiri. p. 75. 1: 17. vita. p. 82. l: 34. dele in, p. 85.1: 11. occafionem p:89.1, 27. pro iram, illam. p. 92.1: 17. tribuantar. p:94.1:13. ebstrittam p:96.1: 18. dittata. p: 98. 1: 2. sibi. p: 111. 1: 32, confundunt. p: 118. 1: 5. pro niti que, & fi qua, p: 120. l; 9. improbem.

Invenies præter bæc, testimonia non semper Italicis expressa, sed advertes ex te esse nihilo minus ip-sas Authorum voces.



### DEMENSORUM

IN

# RATIONE VILLICATION IS ABACUS.

| Demensum I.                                         |
|-----------------------------------------------------|
| I Ntroductio, & Quastionis Consti-<br>tutio. pag. I |
| I tutio. pag. I                                     |
| Demensum II.                                        |
| Quatuor sacræ Scriptura testimonia                  |
| pro veritate allata.                                |
| Demensum III.                                       |
| Occasione Quinti, explicatur quomodo                |
| Ecclesia antiquitus pro beatis orabat. 7            |
| Demensum IV.                                        |
| Sanctos (extra Bernardum) non nega-                 |
| visse fidelibus Justis Visionem Dei,                |
| ante diem fudicii.                                  |
| Demensum V.                                         |
| Urgetur testimonium quintum, & ad-                  |
| duntur duo alia.                                    |
| Demensum VI:                                        |
| Expenditur Textus oftavus, et addi-                 |

21

#### ABACUS.

| ADACUS.                                                              |        |
|----------------------------------------------------------------------|--------|
| Demensum VII.                                                        |        |
| Aliquot loca sacra Scriptura à Sa<br>applicata ad ejus dem veritatis | eon    |
| firmationem.                                                         | 3      |
| Demensum VIII.                                                       |        |
| Totius Antiquitatis congesta testin                                  | noni   |
| pro eâdem.                                                           | 27     |
| Demensum IX.                                                         | ,      |
| Testimonia recentiora, & confessio                                   | novi   |
| tatis opposita sententia.                                            | 34     |
| Demensum X.                                                          |        |
| Prima Exceptio contra oppositam se                                   | nten-  |
| tiam de purâ Vindictâ.                                               | 38     |
| Demensum XI.                                                         | 1 - 14 |
| Duajalia Exceptiones, ex eo quod                                     | pæna   |
| tatuantur involuntaria & corpored                                    | e. 45  |
| Demensum XII.                                                        |        |
| Quatuor alia Exceptiones, ex to                                      | quoa   |
| pæne sint frustra, non compara                                       | -      |
| peccatie, indivisibilis durationis                                   |        |
| interminabiles.                                                      | 49     |
| Demensum XIII.                                                       |        |
| Dua alia exceptiones, quia istius                                    | modi   |
| pona non funt connexa cum pecc                                       |        |
| Genem culpa.                                                         | mi(-   |
| freme culpa. mulneme C.                                              | 54     |

Demensum XIV.

De Panis in Sacris literis commemoratu, & remissione peccatorum. 59
De-

#### DEMENSORUM.

#### Demensum XV.

| Tres alia exceptiones, quod pæna ne | que |
|-------------------------------------|-----|
| recte tollantur, neque bene debeant |     |
| neque verè faciant Purgatorium.     | (6  |
| Demensum XVI.                       |     |

| Exceptio tertia-decima, | ese eam senten-  |
|-------------------------|------------------|
| tiam contra vocem Scr   |                  |
| rum, Ecclesia, Conc     | ilii Florentini, |
| & Benedicti undecimi    | . 70             |

#### Demensum XVII.

| Processisse | hanc  | sententiam | ex ign | orati- |
|-------------|-------|------------|--------|--------|
| one Nat     | ura A | iritalis.  |        | 74     |
|             | Demer | fum YVI    | TT     |        |

Respondetur objectis ex Sanctis Patribus. 77

#### Demensum XIX.

De authoritate Apparitionum & Visionum. 81

#### Demensum XX.

Quomodo authoritas Visionum sese habeat ad authoritatem Historicam, & examinatio aliquarum in particulari.

#### Demensum XXI.

Unde mira in pradictionibus eveniant, absque ope supenraturali. 91 Demensum XXII.

Orationes pro montuis, quid imperrare

De-

81

#### ABACUS.

#### Demensum XXIII.

Praxim Ecclesie, quatenus voce & intelligibiliter declaratur, esse pro sententia Antiquâ. 100

Demensum XXIV.

Praxim Ecclesia, quatenus in Actione relucet, stare pro eadem verâ sententia.

#### Demensum XXV

Indulgentiarum natura & historia. 109 Demensum XXVI.

Indulgentias in communi nihil promovere contra sententiam antiquam. 114 Demensum XXVII.

Indulgentias particulariter pro mortuis elargitas, non arguere praxim universalem Ecclesia. 118

#### Demensum XXVIII.

Vulgaritatem sententia opposita non habere vim prajudicativam vera sententia. 123



# ANIMARVM STATU.

DEMENSUM I. Introductio & Quastionis constitutio.



Uanquam ea est Rationis nobilitas, & in humanam naturam, cum rectè disposita est, dominatio, ut si quid demonstratione contectum est, idem certum sit nullà posse authoritate convelli; (Quid enim

audeat authoritas nisi eam ratio veritatis esse tenacem prænunciaverit? aut poterit ratio hoc de ipså sentire si demonstrationi credat oppositam?) Mihi tamen, quam suscipio aperiendam quæstionem, non sast est citra Majorum præjudicata disputare. Insipientibus siquidem non minus quam sapientibus debitor creatus sum: Plures autem Authoritatis sunt asseclæ, pauci apodixeos penetrabilitatem sustinent. Præterea hoc ipsum & Ecclesia in qua vivo dignum est, & iis qui foris sunt necessarium, Patres nostros quomodo non universim in proposita nobis quæstione secus ingressi sint manisesto in lumine repræsentare.

Ideirco hoc mente præfixum in håe dissertatiunculà gero, ut Purgatorii qualitatem priùs ex Sacrarum literarum & Sanctorum paginis illustrem; posteriùs eandem ex side vel physicè notis principiis sanctam & immotam stabiliam: Postquam tamen judicaturam totius litis ex utriusque partis esfatis, & communibus assertis constituero. Ecclesia enim nihil aliud definivit, quam Purgatorium esse, animasq; ibi

detentas fidelium suffragiis juvari.

In hanc itaque Modernorum Theologiæ cultorum vulgus fere conspirat sententiam. Hominum, non undequaque sanctorum, defe-Aus alios esse mortales & æternitatis pænosæ inductivos, alios veniales & temporarii cruci. atus mercede compensabiles. Mortales defe-Aus, si pænitentiæ lacrymis maderentur,æternis quidem absolvi supplicits, sed finiendis nihilo minus esse obnoxios torturis. Moriatur itaque imperfectus Christi cultor, venialibus nulla, mortalibus incompleta fatrsfactione minutis, aiunt ad Visionem beatificam non admitti; sed esse subterraneam quandam caveam ignibus aliifve cruciatuum instrumentis refertam, in quam detrusus anima tenus similibus expietur vindictis. Has poenas credunt in eo comparari iis quas mortales experimur, quòd invitos premant, quódque ab extrinleco Agente imprimantur. Easdem antumant ex divina existimatione proportionem ad perpetrata in corpore delicta accipere: Neque ab ipså Anima quâcumque vi evitari posse, sed precibus nostris qui superstites illis sumus mitigari & terminum destinato citiorem accipere. Tantundem fibi persuadent ex Sancto. rum satispassionibus, modò per Ecclesiam applicentur; effici posse. Hæc Neoterici disferunt. him there in one in I more

Me opposita in plerisque detinet sententia. Mortalium à Venialibus defectibus Actionis humanæ dissidentiam agnosco; solui quoque lethalem impuritatem imperfecte non inficior: Sed non in eo confistere hanc impersectionem quòd culpa plenè fit deleta, maneant pœnarum reliquiz, sed quod affectus absolutus in conditionatum fir tranflatus. Quafi dicas, pro-Volo, substitutum fit, Nolo, fed of liceren! Existimat itaque talis homo præferendum esse æternum bonum, & hoc vitâ & actione perficir: Sed ipsum vitandum adhuc amabile quasi retorto oculo intuetur, & ut vaccæ Arcam reportantes ad vitulos domi clausos remugit. Compressus itaque est ad bonum temporarium affectus, non extinctus; factus eff ex mortali venialis; mutatus, non penitus ablatus.

Hic ergo, cum mortis prælo in spiritum subfistentem fuerit expressus secum fert unde torqueatur, ficut & qui aliis affectibus venialiter detortis obsessus egreditur corpore. Non itaque locum uspiam tartareis opplerum ferculis cogitamus, quibus Anima ab extrinfeco ton tore lanienam patiantur, sed intimam & viscirus ingenitam affectuum contra rationem rabiem & furias horrescimus. Hanc peccatis propterea proportionatam esle, quia ab iis prognatam: Alioquin indelebilem, nifi anima iterum, mediante corporis conjunctione; patiensevadat. Hoc in refurrectione per duplicem ignis actionem in actum perduei; corporei, qui corporum materiam ad Angelica ministeria & adaptationem corporum ad unitatem cum spiritibus præparare sit idoneus; & spiritalis, qui est judicium Christi, seu wisio corporea & mentalis Christi Domini.

quæ transfert Animarum dispositionem ab ea distorsione quæ ex corporeo complexu remanserat, in eam quæ sit ad Visionem beatisicam congrua præparatio: Et in hoc consistere pænarum vel (ut Scripturæ loquuntur) peccatorum remissionem. Preces porrò sanctorum sive jam Deo fruentium, sive in corpore aut extra corpus adhuc in ænigmate peregrinantium, ad hunc essectum valere suo tempore præstandum. Hæc sunt, quantum ego capio, utriusque sententiæ capita. Nunc ad ipsum opus deproperandum accingor.

#### DEMENSUM II.

Quatuor sacra Scriptura testimonia pro veritate allata.

Tin fronte duo evidentissima sacræ Scripruræ restimonia colloco. Primum, ex posteriori Macchabæorum libro, cap. 12. ubi narratur Judas Macchabæus mififfe Hierofolymam pecunias ad curanda facrificia pro peccatis mortuorum. Et addit sacer Scriptor, eum boc fecisse bene de religiose de resurrectione cogitantem : Nisi enim(inquit) cos qui ceciderant resurrecturos speraret, superfluum videretur do vanum orare pro mortuis. Pro vano, Grace ponitur Angudes nugax, stolidum. Ex hoc textu videtur jam tum, cum hic liber scriberetur, ex Gentilium commixtione adhæfisse aliquibus Judzis negatæ Refurrectionis error, ut coactus fit Scriptor hoe, in facto Macchabæi, contra hujusResurrectionem ex hoc sacto sacer Scriptor, hoc argumento. Certum est (inquit) nullam esse orationis pro mortuis utilitatem extra resurrectionem: Sed utilis est pro iis oratio, ut discimus ex hoc exemplo Macchabæi: Ergo datur resurrectio.

Affirmamus itaque nos, evidenter convinci ex hoc testimonio, non solvi pœnis purgatoriis Animas ante resurrectionem. Si enim solvun. tur Animæ pœnis, efficientibus id vivorum precibus, ante resurrectionem, maxima utilitatis & sapientiæ foret orare pro mortuis etfi nulla sequererur resurrectio: Vel itaque falsa est propositio sacri Scriptoris, vel dicentium, Animas ante resurrectionem pœnis absolvi. Neque interest quod aliqui meditantur, propterea dici, nift resurreduros speraret, quia ablata resurrectione, Animarum immortalitas ablata vel fimpliciter vel quoad Iudzos crederetur: Tum quia notum est Ethnicos, à quibus tunc temporis corrumpebantur Judæi, non raros Animæ immortalitatem cum negatione Resurrectionis copulavisse; Tum quia liberior justo est hæc explicatio, quæ supponit fine omni fundamento Scriptorem contra sententiam (quæ cone tempore viguerit incompertum est) esse locutum, fecisse consequentiam futilem, & assumpfisse propositionem in se. se falsam. Nec officit quod dicuntur Sadducæi, contra quorum Patres hæc disputatio credi potest esse inita, negavisse Spiritus. Negaverunt enim & Stoici, Animas tamen post corpora superfites agnoverunt, sicut & μετεμψυχέντες. Clarè itaque & falfa & fine ratione assumpta est hæc propositio, Superfluum de B 3 vanum . vanum est orare pro mortuis, si non datur resurregio: modò Anima poenis exolvi valeant ante resurrectionem.

Consonet novum Instrumenrum antiquo; & audiatur Paulus tantundem prædicans prioris ad Corinthios 15. Deinde (inquit) quid facient qui baptizantur pro mortuis, fe mortui penitus non resurgant. Quid der baptizantur pro mortais? Baptizari, alii intelligunt corpus suum affligere, alii certam cæremoniam pro mortuis fese lavandi; urcumque sit hoc, eadem urget Apostolus quæ Macchabæorum Historicus: Pro hoc enim quod illic dicitur superfluum esset orare pro mortuis, Apostolus urget, Quid fucient? hoc est, quid emolumenti recipient? aut quo modo affligentur, expectarione sua de jecti qua sese mortuis auxiliaturos sperabant? Et pro hoc quod ille nugax vel stolidum, vocat Paulus, Quid & baptizantur? hoc est, quid fibi volunt? quem sensum habent dum baptizantur ? hoc eft, ftulti & infani funt. Patet iraque hunc baptizandi sese morem, quicumque ille fuir, à pris & prudentibus esse usurpatum, quorum actio & exemplum præjudicata foret refpectu Corinthiorum authoritas, & consuetudo ab Apostolo probata. Neque opus est ulterius vim hujus ratiocinationis expandere, cum eadem fir quæ prioris textus, scilicet, superfluum & delirum est pro mortuis baptiza. ri, fi mortui non resurgant Ergo nulla est utilitas talis baptismi ante resurrectionem, neque ex hujusmodi exercitio fir un liberentur Animæ pænis ante refurrectionem. Unde & ex hoc argumento, superioris solutio apparet nulla ratione fundari. Non enim quisquam, quod sciam, hæc à Doctore Gentium disputata effe

esse contra Sadducæos responder: Neque certè ullam sirmitatem contra eos haberent, qui
neque his baptizatis velut Pharisæis crederent,
neque cæteris quæ Apostolus ingerit, sive de
Christi resurrectione, sive de Pauli prædicarione, ullam sidem præstarent. Maneant itaq;
hi textus diserti, quibus, sine manisestaria violentia, nullatenus resistere valemus, & ipsum
litis articulum signate exprimunt, videlicet,
non esse ante resurrectionem hoc insigne lucrum ut à pænis eximantur iis semel destinatæ Animæ.

#### DEMENSUM III.

Occasione quinti Textus explicatur quomodo Ecclesia antiquitus pro beatis orabat.

Quid vetat ex priore ad Corinthies adjicere locum positivum duobus negativis? Ego (inquit) jam judicavi, tradere hujusmodi Satanæ in interitum carnis, ut Spiritus salvus sit in die Domini. Sermo est de insigni fornicario excommunicando ut pæniteret, & per pænitentiam salvus sieret: At quando? in die Domini nostri Jesu Christi. Ergo neque spiritus ipsius salvus suturus erat nisi in extremo die judicii. Verum si aliorum, cur non etiam ipsius? Neminis proinde coastè & impersestè pænitentis spiritus salvus erit nisi in die judicii.

Affinis est textus ex 10. ad Hebr. Voluntarie enim peccantibus nobis post acceptam notitiam veritatis, jam non relinquitur pro peccatis hostia;

terr

terribilis autem quadam expectatio judicii (scilicet ante Judicium) & ignis amulatio (grace zelus, i. ardor, fervor, astuatio, nempe in Judicio) qua consumptura est adversarios (in originario, comesturi subcontrarios) hoc est, ex parte oppositos, non consumpturi sed adesturi seu arrosuri, hoc est, ablaturi pravos assectus morientium in impersecta poenitentia. Qui negat hanc esse Apostoli sententiam, aut cum Novato secundam poenitentiam, aut contra intentum Apostoli, remissionem extrajudicialem comminiscatur.

Proxime posteriorem ad Timotheum cap. 1. produco. Ubi Apostolus pro Onesiphoro orac his verbis, Det ei Dominus invenire misericordiam à Domino in illa die. Irridet Hæreticus his filum vocibus ad orandum pro mortuis; & aliud esse ait, orare pro vivis ut salvi fiant post mortem, aliud pro morte jam functorum falute deprecari. Sed queso te (ô lepidum caput) ad voces attendisti? Non audisti ut inveniat misericordiam in illa die? peque dubitas illam diem esse extremi judicii. Esto ergo jam mortuus Onesiphorus, proptereane asseres eum illam misericordiam invenisse quam inventurum precatur in die judicii Apostolus? Quid hæres? si jam eam accepit, quomodo eam tunc inveniet? fi non accepit, nondum acceperunt effectum Apostoli vota. Pendet itaque etiam tum Apostoli oratio; et si pendet, iterari potest, & si iterari potest, pro mortuis orare permissum est. Donec enim effectum sit pro quo oratur, Oratio opportuna est. Oratio itaque pro defunctis aperte conclusa est.

Sed in promptu est quod accusent Neoterici, nempe si hæc vera sunt etiam pro beatis

0

esse orandum: Nam & illis non leve bonum in die Judicii esse retribuendum, fi vera sunt quæ in sacris Institutionibus dictata funt, quod ramen totius Ecclesiæ praxi oppositum & abfonum esse cuilibet inspectanti constabit. Verum enimverò non tam mollis ego fim oris, ut hæc oscilla verear. Quid enim dicturus sim? Paulum censuisse Onesiphorum non ante Judicii diem fore beatum, cum ipsemet dissolvi cupierit ut esset cum Christo? Nullus ausim. Quid ergo? Non precatum esse ut misericordiam inveniret eriam postquam soret anima beatus? Obstat consessa partibus litera, Ergo hoc non fuisse orare pro beatis? Non permittant communes errores, Fecit ergo Paulus, fecit Antimezgray quitas.

Primus excitator Jacobin in liturgia Isclefiæ Hierosolymitanæ. Memento (inquit) Domine Deus spirituum of universa carnis eorum,
quorum meminimus, of quorum non meminimus,
Orthodoxorū, ab Abel justo usq; ad hodiernam diem.
Tu eos illic facias requiescere in regione viventium

in regno tui, in deliciis Paradifi:

Liturgia Basilii Etiam memento omnium qui obdormierunt in spe resurregionis vita aterna.

Liturgia quoque Chrysostomi. Pro memoria & remissione peccatorum aterna dignorum memoria Conditorum bujus Manssonis, & omnium eorum qui in spe resurrectionis & vita aterna, tuaque communione dormierunt, Patres orthodoxi, & fratres nostri.

Marci I. Alexandrina: Animabus Patrum & Fratrum nostrorum, qui antea in Christi side obdormierunt, dona requiem Domine Deus noster; memor majorum nostrorum qui à seculo sunt Patrum, Patriarcharum, Prophetarum, Apostolorum,

52

B 5

Marai -

Martyrum, Confessorum, Episcoporum, Sanctorum, Justorum, omnis spiritus in Christi side defunctorum. Nec non eorum quorum hodierna die memoriam agimus, of sancti Patris nostri Marci Evangilista, qui demonstravit nobis viam salutis. Et horum omnium animabus dana requiem, Dominator Dominus Deus noster, in sanctis tuis tabernaculis, in regno tuo, largiens eis promissionum tuarum bona doc. Et concludit, Eorum inquam animabus dona requiem, eásque regno cœlorum dignare.

Tandem Liturgia Romana, seu Gregorii Magni, à quo demum videtur summam manum accepisse. Memento etiam Domine famulorum famularumque tuarum, qui nos pracesserunt cum figno fidei, & dormiunt in somno pacis. Ipsis Domine, & omnibus in Christo quiescentibus, locum refrigerii, lucis, or pacis, ut indulge as deprecamur. Sensus obvius & apertus videtur, quòd oret pro omnibus baptizatis, & in communione Ecclesia defunctis. Et cum addit, Ipsis de omnibus in Christo quiescentibus, videtur ( nifi velimus credere quòd repetat supra expositos )infinuare alios in Christo quiescentes pro quibus orer, pura eos qui ante Christum sancti extiterunt, & neque baptizati fuerunt, neque de Ecclesia Christi, in rigore loquendo.

Etiamsi verò non ignorem non esse tantam Liturgiarum ex antiquitatis titulo potentiam, quanta est ejusdem Authoris aliorum Scriptorum; quia ut sunt publici usus, sic à posterioribus earundem Ecclesiarum Prælatis aliqua nonnunquam addi demivè in usu-venisse non est ambigendum: Ex alio tamen Capite, quod sint publica Ecclesiarum instrumenta, suppletur hic desectus, & quodammodo constans esse sæculorum doctrina arguitur, quæ tot Li-

turgiis.

turgiis inserta reperitur, nisi aliunde labes tantæ authoritati illinatur. Ex his itaque sic conficitur ratiocinatio. Audis Ecclesias Patriarchales ad Deum clamantes pro salute, seu pro collocatione in refrigerio, luce, & pace, omnium universim defunctorum; & nosti ubi nihil excipitur omnia concludi; & ne de exceptione anxius sis, penè dixeram præjudicio, principales nominatim Sanctos includentes. Non est itaque ambigendum de oratione olim

facta pro beatis.

Attamen vide specialiùs : Origine certè principalis est Hierosolymitana, qua ab Abel justo incipiens neminem excludere postmodum valebit. Efto testis hæres Jacobi Cyrillus Catechesi quinta: Deinde (inquit) pro defunctis sanctis Patribus & Episcopis, & mailor aways, internos præmortuis. Alexandrina Romanæsecunda erat, & pro Patriarchis, Prophetis, Apostolis & Martyribus orabat, & pro iplo fancto Marco. Chrysoftomus quoque se u Constantinopolitana Ecclesia nominar Conditores Ecclesia, sive hoc nomine Apostolum Byzantii fignificet, five Ecclesiæ materialis excitatores & dotatores, certe vix dubitandum quin eos sanctos & Deo fruentes crederet. Laudat autem ipsemer in pluribus homiliis hanc Liturgiam. Cæteræ,ex eo quòd universaliter loquantur, ex harum determinationibus fatis intelligi possunt, cum rigore, & non ex accommodatione ad subjectum este interpretandi: Sicut & Sancti, Dionyfius Areopagira, Clemens Romanus, Greg. Nazianzenus, &c. in quibus fimiles locutiones univerfales inveniuntur.

Sed quoniam liturgia Romana cateris ob-

scuriùs locuta videri possir, demus & interpretes, quafi ex gremio ipfius. Ambrofium de obitu Valentiniani pro ipso & Gratiano die noctuque orantem : Theodofii item & fratris sui animas Deo commendantem, & requiem eis deprecantem: Quos tamen omnes in beatitudine, in receffu quietis æternæ, in tabernaculis Christi, in Hierusalem superna, in sanforum catibus, in regno Domini Jesu collocari non dubitat. Hieronymus quoque Paulinam, pro quâ datas Eleemofynas laudat, nihilominus dulci sopore frui, & ad Dominum abiisse testatur: Greg.ipse in libro Sacramentorum. Sumpfimus Domine divina mysteria, qua ficut Santis tuis profunt ad gloriam, ita nobis quafumus proficiant ad medelam. Eadem videntur & ex Areopagità hauriri, qui & orari pro defunctis docet, & tamen eos adeò sancte morientes describit, ut afferat ad Sacerdotem quasi ad coronarum datorem deduci. Et ex Chryfostomo, Mortuis modò fletus & Eleemosynas, modò Triumphos impendi docente, & ab Apostolorum justu & doctrina descendisse elarè affirmante, quòd facrificia pro mortuis cele-Licuit ergo & in ulu politum erat brentur. antiquis etiam pro fanctis orare, sed & licet. Ecclesia ipsa docente nos sic orare, Suscipe quod tibi offerimus in bonorem sanctorum, ut illis proficiat ad honorem, nobis autem ad falutem. Sed & apud pios inter nos invaluit, cum de Sando vel Martyre nominatim loquimur, præfari, Cujus gloriam Deus augeat.

#### DEMENSUM IV.

Sanctos (extra Bernardum) non negavisse fidelibus fustis visionem Dei ante diem fudicii.

X dictis apertum mihi videtur oftium & Levidens, etfi adversarii sint multi, ad infignem calumniam, Sanctis dicam an Ecclefiæ impositam. Hoc enim in eâ considero, quòd fi tanta multitudo Sanctorum in uno Articulo erravit, vix fuperfit quomodo eundem errorem ab Ecclesia repellamus. Venditant enim neque paucos, neque ignobiles, neque unius fæculi fanctos, neque unius regionis; Neque arriculus est quem marériei ratione vel ab utilitate ad pietatem vel à necessitate fidei liberare liceat. Aiunt ergo ex Modernis incautiores dicam an audaciores, plerosque sanctorum totam generis humani massam, confusis fanctissimis cum impersectissimis, à visione Dei nsque ad supremum Judicii diem arcere.

Neque ego ausim resellere in circumstantiis aliquod peccatum: Sed in substantia dico, (extra unum Bernardum, & si velis inter Patres etiam Joannem secundum post viginti computare) neminem de hoc Articulo (quantum siquet ex eorum scriptis) vel dubitanter esse locutum. Verum est complures hoc seriò negavisse, Santios in cœlis esse, qua phrasi Beatitatem vulgari negligentia exprimere consuevimus. Sed vidit Bernardum differentiam, &

afferit.

asserit Sanctos esse in cœlo per substantiam, & tamen Deitatem non intuitione assequi: Unde apparet, non sanctorum imitatione sententiam hanc apprehendisse, sed dum ad subtiliorem mysticorum Apocalypseos sermonum explanationem totus attendit, incautum Ecclesiæ

voces tenuisse, mentem deseruisse.

Animadvertendum proinde est, duo in supremo Iudicio univerfitari generis humani rependi, ut & meritorum præmia accipiant, & loca ærernitati destinata. Prius qui inficiatur, Judicium tollit : Quale enim & quorsum est illud Judicium, ad quod nihil præmii pocnæve consequatur? Sed jam acto inveniar, propter quæ fieri est propositum. Posterius evidentius est quam ut quisquam neget, modò de hominibus sit sermo. Sed neque de ipsis Animabus, fi cui defæcatiores sunt ad spiritalia sensus, cum esse in loco corporibus tantum competat. Hæc itaque duo sustinent Sancti, & calculis suis extra litem ponunt. Quod enim audis ab iis, Sanctos vel Animas esse in promptuariis seu receptaculis usque ad diem Judicii, in cæteris est, non accepisse locum materialem Beatitudini destinatum, in uno Bernardo, Humanitatis Christi visionem non excedere, etfi in loco materiali Beatita. tis jam assistant. Sieut enim quod non est in luce, in tenebris esse dicimus, & serè per positiva incompossibilia privationes exponimus: Sic sancti hoc quod est, non esse in coclo, expresserunt per existentiam in aliis receptaculis. Sive privationem cognitam fic ad vulgi captum tradere maluerunt, five vifa phanta. siæ illigati ipsam incautius persuasionem imbiberunt. Per

Ait:

Per hanc unam animadversionem pleraque calumniæ tela sanctis intentata cassa recidunt. Irensus enim, Justinus, Tertullianus, Clemens Romanus, Lastantius, Origines, Vistorinus, Prudentius, Chrysoftomus, Theodoretus, Arethus, Oecumenius, hoc solum pronunciant, detineri Animas extra cœlum, & in supremo Judicio expectare remunerationem, vel futuram gloriam. Sed & plerique addunt ea per quæ, salrem permissive, infinuatur eos frui Deo penes Animam. Ut Ireneus, explicans perfectam resurrectionem esse corporalem: Justinus, dicendo cos habere fensum paradisi intelligentia fensu, hoc est, ea gaudia Paradisi quæ à puro intellectu haberi possunt: Tertultianus, asserens eos habere refrigerium & gaudium: Origines esse quasi in auditorio & scholâ, ut judicia de futuris accipiant, hoc est, præcipiant mente eadem gaudia quæ postmodum habituri sunt; & dicendo cos expectare, ut que perfecta funt consequantur: Victorinus, ese in requie, & remotos à pœnis & ignibus, & expectare in novissimo tempore remunerationem perperuam, hoc est, non mutabilem, vel ulteriùs augendam : In Prudentio nihil est cur non figni. ficer cœlum illis vocibus, nifi usus illius ætatis videretur obstari : Chrysostomi & Augustini mentem alia testimonia notissimam reddunt: Arethas ait eas habere certam conjecturam, hoc est, præscientiam vel prægustationem de futuro.

de mente plerorumque, non est dubitandum de iis qui nonnihil duriuscule prodiderunt, quin in eadem stiterint sententia. Addamus Ambrosium, cujus verba sunt magis ambigua:

Ait enim quòd solvitur à corpore Anima, & post finem vitæ hujus adhuc tamen futuri Judicii ambigua suspenditur. Sancti mentem sic intelligo ut indefinite loquatur: non hoc volens, ut fingularis aliqua dubia fit an bene vel male ei fit futurum, sed quòd non omnibus bene sit; sed alii quidem bene, alii malè suturum. Accipitur hoc ex c.10. libri de bono mortis, ubi latius hanc doctrinam explicans hanc sententiæ partem his vocibus explanare videtur. Ergo dum expellatur plenitudo temperis, expectant Anima remunerationem debitam, alias manet pæna, alias gloria. Sed & quæ supra de Valentiniani, Gratiani, Theodofii, & Fratris sui Animabus afferit, manifestam reddunt Ambrosii sententiam. Addere licebit quæ sequuntur ex Epistola 59. de obitu Acolii.Videt lumen fine sole perpetuum - nunc facie ad faciem. In Comment. Ep. ad Philip: Melins existimans ut jam prasens sit apud Deum. In primum ad Corinth.ep. 13. Exeuntes sancti de hoc mundo -Tunc videbunt illum ficuti eft.

Theophylatti quoque locutio asperior est, asserentis, Sanctos nihil adhuc coelestium promissionum esse assecutos: Sed sustinet ipsum Chrysostomi pieras, quam sequitur, ut coelestium intelligamus earum qua complenda in coelo sunt promissa, significent ea qua Oecumenius terminum bonorum appellavit. Sed & ipse Chrysostomus ait, Animam nisi corpus resurgat extra coelestem Beatitudinem suturam. Sciliecet, ut Beatitudinem sortiatur, sed non eam qua collocationem in coelo vel meretur, vel comitatur. Et sic evidens est celebrem esse, non Sanctorum sententiam, sed adversus Sanctos calumniam, imponere eis quod negaverint

Vifi:

Visionem Dei ante resurrectionem universalem. Solus enim Bernardus exemplum neque quærens, neque habens, hoe pronunciavit: Quantum enim verum sit de Joanne 22. postquam scripta ipsius non habemus, neque liquidè pronunciare sas est.

#### DEMENSUM V.

Urgetur testimonium quintum, & adduntur duo alia.

Tramen laboris mercedem crediderim, fi A hoc didicero, quare Sancti, quandoquidem satis intellexerunt puris Animabus patere rectum ad Dei faciem iter, cur inquam tanto conatu præmia & pœnas extremi Judicii nobis inculcaverint. Er occurrit prima ratio, quòd persectior sit ipsa Visio Beatifica, resumpto corpore, quam in secretione; & favet Chrysostomus usque ad miraculum, non tamen hac ratione persuadeor; tum quia in plerisque Patribus nihil de hâc ratione appareat, cum tamen thefis universalis & omnium communis existat: Deinde quia nulla ratio ab ipso neque satis ab Augustino afferatur, etsi affirmet non dubitandum esse, non posse mentem hominis carne deposità sic videre Bonum incom. murabile quomodo Angeli vident; & rursus, quòd expectant hujusmodi Animæ redemptionem corporis sui: cum in ipso Retractationum libro, consequentiam esse obscuram videatur agnoscere. Et in Theologicis ratio reddita fingularis fit, & à paucis æstimata. Proxima

Proxima itaque ratio est, quia corporea Bona quæ non nisi in resurrectione primò rependuntur, pluris à vulgo Christianorum æstimentur quám spiritalia, quia scilicet meliùs intelliguntur. Sed non satis è re Christiana videtur haufta hæc ratio: Cùm enim id institutum sit fidei Christianæ & ipsius Doctoribus propositum, ut à terrenis bonis avocet homines, & ad cœlestia convertar, prorsus absonum est ut hæc vehementins prædicentur & inculcentur quam spiritalia: præterea hæc non sustinent illa encomia quæ Beatitudini adaptantur, qualia fint, Que oculus non vidit Gc. Quod non fint condigna passiones bujus temporis ad futuram gloriam. Quod fint mensura bona, conferta, coagitata, supereffluens, doc. Tandem quia docemur ea spiritalibus, maxime verò Visioni Beatifica, comparata, eam rationem habere quam finita ad infinita, talem, ut nihil intersit adfint vel abbnt ad Personæ quietem & voluptatem.

Manet iraque Ratio tertia, propterea inculcari præmia ultimi diei, quia universalia fint; præmia verò quæ ante diem ultimum prærogantur fint particularia, & quasi privilegia. Quod dixi fic declaro. Genus humanum seu natura humana non ex paucis sapientibus vel extra ordinem religiosis integratur, sed ex Christianorum plebe & vulgo: De hoc ergo cura est Deo, & Christo, in prædicatione & propagatione Evangelii: Ea itaque promittenda sunt in corpore & quasi Trunco fidei Catholicæ, quæ ad hanc universitatem generis humani spectant. Et certe sive Veterem Codicem five Novum inspiciamus, videmus fidem nostram in resurrectione quasi fundari. Contemplemur

phetarum tùm minas tùm pollicitationes, Tobia solatium & disciplinam silio concreditam, tandem Macchabæorum sive pugnantium orationes, sive patientium corroborationem; ubique invenis resurrectionem. Quid Christus Dominus? nonne ad hortationes parabolæ, promissiones, denunciationes omnes, de sururo judicio & resurrectione agunt? Paulus irritari totam sidem sublata resurrectione clamat; Petrus, Judas, Jacobus, Joannes nonne candem inculcant? Hæc est prædicatio quæ mundum & terruit & allexit: hæc sublimium colla quasi proprià virtute calcavit, & omnes Gentes imperio Christi subdidit & subjugabit.

Et ecce, nescio quomodo revoluti sumas in plexus argumenti quod tenebamus. Ex do-Arina enim dara perquam expeditum eft, cur Apostolus non simpliciter in suturo saculo, sed defignate in die Judicii, exoptaverit One. aphoro misericordiam: Etsi enim pro viri bonitate non posset minus de eo sperare, quam ut iple vitæ excessus foret ad Beatitudinem transmigratio, maluit tamen affectum suum iis vocibus prodere, quæ illam cunctis fratribus & fidelibus comunem conditionem retributionis explicarent; ne fibi factorum bene nimiam existimationem concepisse crederetur; Etenim hanc fuisse pro mortuis orandi inter Judæos formulam testantur rituum Judaicorum periti-Sed & apud nos manet fimilis forma loquendi quâ repetentes debita comminamur, nisi solvatur, nos in die Judicii repetituros.

Et nisi fallor, occasionem dedit ipse Chriftus Dominus, monens nos ut Adversario in viá consentiamus, ne tradat nos Judici, & Judex tortori, qui cum rigore debitum exigat. Vides ergo & Mat. 5. & Luc. 12. nos hoc doceri, peccatorum pœnas in ultimo Judicio repetendas, & tunc satisfactum iri iis quos hie læsimus; quæ si urgeantur, & peccati remissionem in ultimo Judicio suturam, & non nisi per slammas & pænas suturam, nos persuadebunt. Maximè Catholicis, qui cum non credant homines propter quamlibet minimam injuriam proximis sactam æternum puniri, debent ex his textibus admittere leviores ossensas in die Judicii expiari, cum adversarius nobiscum erit, & nos poterit tradere, & Christus Judex utrisque sedebit. Hi itaque duo textus in ean-

dem vim conspirant.

Sed quid ego fingulos locos in hac caufa commemero? Si tota Scripturarum facies, si universus sanctorum chorus, si fides omnium sæculorum, in diem Judicii tanquam univerfalis retributionis flationem , intenta funt : Profecto nisi Beatitudinem maximæ parti humani generis in illa die retribui fateamur, exinanitur prorsus magnæ diei majestas & utilitas, & ad contemptibilia præ habitis bona reducitur tantarum promissionum ostentatio. Ex ipso itaque Trunco Christianæ fidei pendet hujus veritatis securitas, quòd quicumque semel Purgatorii caveas intraverint, hoc est, major fidelium pars, non nifi apud supremum tribunal præparatum à Patre regnum affequantur, ut posser omnibus dici quod in majori partem effectum sit habiturum.

#### DEMENSUM VI. Expenditur Textus octavus, & additur nonus.

7 Nus Apostoli Textus tam specialis & clarus est, ut omitti fine indignatione lectoris non possit. Is est in tertio prioris ad Cor. capite. Si quis (inquit) adificet supra fundamentum boc (scilicet Christum, seu fidem Christi quam posuerat Apostolus in cordibus eorum) Aurum, Argentum, lapides pretiofos, ligna, fanum, stipulam cujusque opus manifestum erit, dies enim Domini declarabit, quia in igne revelabitur; & uniuscujusque opus quale fit ignis probabit. Si cujus opus manserit quod superadificavit, mercedem accipiet. Si cujus opus arserit, detrimentum patietur; ipse autem salvus erit, sic tamen quasi per ignem. Hæc sunt Apostoli verba. Præcessit autem iis comparationis prædicatorum increpatio, & ad eandem postmodum redit. Unde quidam existimaverunt etiam has voces ad doctrinam prædicatorum magis quam ad vitam & opera auditorum pertinere : Sed arguit contrarium; Primo, quòd ædificans supervenit Apostolo. Supponendum autem est Apostolum totam Christi legem sidelibus tradidiffe, ut ipsemet testarur valedicens Ecclesiis Afiæ, quod nihil subtraxerit utilium. Rursus quæ est hæc probatio doctrinæ per diem Demini, sicut Latina translatio habet, vel illam diem ficut Græca lectio, fi Arriculus fit emphaticus, vel fimpliciter diem, hoc est, diuturnitarem, ut recipiat præmium ædificator vel detrimentum patiatur.

Tandem quis post detrimentum salvus eric Prædicator vel auditor? Opus enim non est in prædicatione ut ex constagratione operis detrimentum patiatur Prædicator: Si autem Auditor sit qui patitur, etiam ipse ædisicator erit. Sed & Templum Dei quisque in semetipso destruit, ipse itaque est quem disperdet, hoc

est, punier Deus.

Subjungit Apostolus tres bonorum operum, hoc est, persectorum, species, & alias itidem tres operum non sustinentium examen: & addit manifestum fore quale sit uniuscujusque opus, & rationem dicti reddit, quia dies Domini revelabit; & rursus rationem cur dies fit declaratura; Quia ipsamet (inquit) in igne revelabitur, atque per consequens apra erit ut per ignem suum examinet opus uniuscujusque. Deinde subjungit eum cujus opus manserit mercedem accepturum, hoc est, plura bona ei addentur. Si verò opus cujusquam arferit, detrimentum passurum seu multandum esse, seu quod videtur habere ab ipso ablatum iri. Quia tamen solidum fundamentum habet scilicet fidem vivam Christi, salvum futurum, sed totum combustum, quasi titionem raptum ex rogo. Et hæc est explicatio literalis loci: In qua clarum est de Venialibus peccatis esse fermonem, quia morralia not um est non posse superædificari Christo, cum tollant viram & Christum ex animabus nostris eo ipso quod fint in Anima.

Proximum est quòd juxta interpretationem datam, Dies, de quâ loquitur Apostolus, est extremi Judicii, tùm quia in textu Latino est Dies Domini, quod signum est variam suisse olim gracam lectionem esti exemplaria modo

.autilian mullionicons

consentiant. Sed subtiliùs ex ipso contextu evincitur. Si enim sic explicatur, manise-stum erit opus cujusque quia dies probationis revelatur in igne, hoc est, summi ardoris est, & per consequens habet vim probandi opera, pulchrè intextus est discursus. Si autem sic siar, manisestum erit cujusque opus, dies siquidem, hoc est, diuturnitas aperiet veritatem, quia opus in igne revelabitur, & uniuscujusque opus quale sit ignis probabit, redditur obscura subsultans & tautologa oratio. Præterea, hoc quod est mercedem esse recipiendam & detrimentum subeundum, numquid ad aliam diem quàm Judicii referri porest? Tandem salus num in alia die quam extremi Judicii cui-

quam indulgetur faltem per ignem?

Non ignoro Augustinum & quidem pluries hunc locum de tribulationibus hujus mundi dictum prodere: Sed nifi fallor, à sensu littali (quod non est insuetum Sanctis) ad moralem delabitur. Nimis enim obscurus & allegoricus foret textus, si primario de afflictione teporali foret explicandus: Primò enim ut dies Domini pro tribulatione sumatur, insuera est phrasis. Neque obstat quod aliquando in Prophetis hoc fignificare videatur; Tunc enim hoc fignificat cum designatur gloria & majestas Dei in vindicandis sceleribus, & ostensione magna justitiæ ipfius, ut fignificet Diem in qua Dominus manifestat gloriam suam. Rursus (70) quià in igne revelabitur, de operibus exponetur; unde quod sequitur & uniuscujusq; opus quale sit ignis probabit, erit tautologia: Præterquam quod incipit nova allegoria ex ignis similitudine, fine aliqua particula determinante. Postea quorfum illud mercedem accipiet ? Eft enim merces quæ datur in fine laboris, non in fingulis partibus, quales sunt speciales tribulationes.

Adde, Si cujus opus arferit, detrimentum patietur. Quid fignificabit? Num quod perdita fint delectabilia ad quæ erat affectus? Sed illa non erant opera ipfius, sed circa quæ operabatur. Ulteriùs, detrimentum patietur fignificabit, dolebit : Sed hoc est dicere mollitià peccabit potius quam emendabitur : Tandem salvus erit; sic tamen quasi per ignem. Numquid dolor de perditis temporalibus salvum eum faciet? Vel ipsa tribulatio per dolorem? Debebit itaque intelligi, quòd hæc tribulatio eum emendabit, quod etsi nonnunquam sit verum, non tamen semper vel plerumq; , quod tamen claræ textus veritati erat necessarium. Quisquis itaque contemplaras fuerit hanc sentermam, & perceperit sensus ab aliis accommodatos cum literà male convenire, quem verò nos offerimus fingulis ejusdem articulis mirifice congruere, fi non manear de sententia nostra clarè convictus, mirer ego si ullam ex sacris literis si bi speret evidentiam.

Ultimum ex Matthæi duodecimo testimo, nium do. Uhi Christus Dominus peccatum in Spiritum Sanctum neque in hoc sæculo remitti neque in futuro; Marcus hoc idem recitans, ait, non remitti in æternum. Colligunt Sancti & non male, indicare Christum Dominum esse aliquam peccatorum remissionem post hanc viram Et non infrequentes adhibent hanc collectionem ad confirmandam doctrinam Purgatorii, prout vulgariter declaratur: Sed sanè immeritò postquam si quid remansit maculæ Venialis in Animabus desun-

forum,

storum, primo instanti per persestam conversionem in Deum eam tolli prorsus assirment.
Purgatorium itaque, prout ab iis explicatur,
non remittit peccatum, sed illud punit: malè
itaque ex hoc loco probatur, cum remissio
peccati ad illud non spectet; sed si affectus
peccati manent & tolluntur in die Judicii, in
confesso erit peccatum in suturo saculo remitti. Et ex toto hoc discursu manet perspicuum, nullum sacrarum literarum textum
pro Purgatorio urgeri, qui per aliquam
circumstantiam non probet Purgatorium non
alio in sidem Christianam cadere, quam quo
explicuimus, modo.

#### DEMENSUM VII.

Aliquot loca Sacræ Scripturæ à Sanctis applicata ad ejusdem veritatis confirmationem.

Sanctorum jam suffragia invocemus, & hoc respiciamus, num illorum calculis cedamus adversariis? Et primò eos appellamus qui non propriis vocibus, sed applicatis sacræ Scriptu. ræ phrasibus, purgationem in die Judicii collocant. Primus, Basilius, in Isaiam cap. 15. Ignis baptisma dicit probationem quæ sit in judicio. Hieronymus in tertium Matthæi, In prasenti, spiritu baptizamur, in suturo, igne; Apostolo queque buic sententiæ congruente, Uniuscujusque opus quale sit, ignis probabit. Theodoretus, Ephræm, & Russinus, Prophetiam Malachiæ, in qua dicitur

citur Christus purgare Filios Levi, de ultimo Judicio explanant. Conjunxit Aug.c. 25.1.20. de Civ. Dei, & Isaiæ, & Malachiæ locos, & utrosque de ultimo Judicio explicuit: Et c. 24. lib. 16. de Civitate Dei, adhibet illud Geneseos 15. de clibano sumante, &c. ad ignem Judicii, dirimentem carnales per ignem salvandos, do car-

nales in igne damnandos.

fententias, quæ de peccatorum purgatione & quidem per ignem clarè loquuntur, explicant Sancti de die Judicii: Ergo docent, in ea die fieri purgationem Animarum per ignem à peccatis suis, & per consequens illum ignem esse purgatorium. Quare quisquis admittit Animas purgari in die Judicii per slammas conslagrationis, desendit Purgatorium in sensu Sanctorum, qui non ampliùs docent quani purgari Animas per ignem, potest quicquam ad Purgatorium ante diem Judicii finiendum promoveri.

Et ex hoc tollitur illa responsio quam ali, qui jactitant, similia testimonia intelligenda de paucis quibusdam superstitibus usque ad ipsam Judicii horam: Deprehendent enim sese Purgatorii assertores, sepositis illis textibus, qui ita communiter loquuntur, vix unam & alium Patrem posse ad vadimonium trahere, & corruet tota extrinseca Authoritas Purgatorio tuendo idonea: Et sacris Scripturis (ut ex supra dictis constat) ab ca cogitatione Purgatorii abludentibus, arque ad diem Judicii semper respectantibus, & subductis etia sanctis Patribus. Adde quod plerique sammarum

harum interjectarum Patroni, morituros omnes homines ante diem Judicii opinantur;

unde

unde sufficiet eis spatium ad purgationem in ipsis intermediis incendiis, absque Ignis & Judicii operis, & si quid aliter ab iis dicatur, manisestum est, non ex doctrinæ sequelâ, sed ad Patrum evidentiam eludendam esse excogitatum. Hanc itaque etiam umbram aperto im misso lumine dissipemus, accitis Sanctorum liquide sententiam prodentium turmis.

#### DEMENSUM VIII.

Totius Antiquitatis congesta Testimonia pro eadem.

A Gmen ducat Dienystus ille Areopagita, qui docet eos psalmos pro mortuis cani solitos qui de resurrectione mentionem faciunt, & lectiones in quibus promissiones de resurrectione continentur; & cum de securitate morientium bonorum loquitur, ait eos certo scire omnia illis in zterna vita optime sore per totalem resurrectionem eorum suturam. Ex quibus clarum est, spem quam pro mortuis univesim habebant, quaque in officio mortuorum exprimi consentaneum est, in resurrectione essentim esterna est, in resurrectione essentim habere, & hoc in primitiis Christianorum.

Clarius tamen Origenes Homilia tertia in Psalmum 36. Ut ego arbitror, omnes nos venire necesse est ad illum ignem, (dixerat priùs qui præparatus est peccatoribus) etiasi Paulus sitaliquis, vel Petrus, venit tamen ad illum ignem.

Sed illi tales audiunt, etiamsi pertranseas, flamma non aduret te: Si vero aliquis mei similis peccator fit, veniet quidem ad illum ignem ficut Petrus de Paulus, sed nou transibit ficut Petrus de Addit in fine libri octavi Commentariorum in Epist.ad Romanos. Qui verò verbi Dei dy do&rina Evangelica purificationes spreverit, triftribus & pænalibus purificationibus fetpfum refervat, ut ignis gehenna in cruciatibus purget, quem nec Apostolica dollrina nec Evangelicus sermo purgavit. Et Homilia divina certia in Hieremiam : Si vero quis in secunda resurre &ione servatur, ifte peccator eff, qui ignis indiget baptismo, qui combustione purgatur, ut quicquid habuerit lignorum, fani, & stipula, ignis consumat. Non ignoro declinacuros Origenem adversarios, quia censetur omnes homines ab æternis pænis absolvisse. Sed non est justa ipsorum exceptio. Quid enim fibi volunt? Numquid ex eo quod ultra verum excessit, propterea neque hoc dixit quod verum est? Aut quia in aliquo à cæteris recessit, ideò in iis non erit recipiendus in quibus cum aliis consentit? Tollatur itaque ex Antiquitatis catalogo fides Origenis, neque ipfi in judicium eum pro teste citent.

Quòd autem in hâc veritate Patres habuerit non tam assensores quam sectatores, sateatur Ambrosius, qui in commentariis Psalterii hanc ipsam sententiam transtulisse ex Origine censetur. Igne nos examinasti, dicit David, ergo omnes igne examinabimur. — Igne ergo purgabuntur silii Levi, igne Ezchiel, igne Daniel—Va mihi si opus meum arserit, so laboris bujus patiar detrimentum: Ets salvos faciat Dominus servos suos, salvi erimus per sidem, sic tamen salvi quasi

quasi per ignem; & si non exuremur, tamen uremur. Quomodo tamen alii permaneant in igne, alii per transeant, docet nos divina Scriptura. Et in pfal. 118. Post consummationem sæculi missis Angelis qui segregent bonos & malos, hoc furu rum est baptisma, quando per caminum ignis iniquitas exuretur, ut in regno Dei fulgeant justi ficut sol in regno Parris sui. Omnes oportet probare per ignem, quicunque ad Paradijum redire desiderant : Omnes oportet transire per flammas, sive ille Foannes Evangelista sit, quein ita dilexit Dominus, ut de eo dicat ad Petrum, fi eum volo manere,quid ad te? tu me sequere. De morte ejus aliqui dubitaverunt, de transitu per ignem dubitare non possumus. Sive ille sit Petrus, qui claues regni cælorum accepit, oportet dicat, transivimus per ignem -Ille examinatur ut argentum, ego examinabor ut plumbum, donec plumbum tabescat ardebo-Unus ignem illum fentire non potuit, qui eft Jufti-

tia Dei, Christus. Originem comiterur

Tertul. 35. de Anima. Ille (inquit) te in carcerem mandet infernum, unde non dimitteris nist modico quoque delisto mora resurrestionis expenso. Quid clarius peti potest? cum dicar, minimum peccatum toto temporis inter mortem & resurrectionem non remitti. Tantundem Cyprianus Epist. 32. ubi de peccatoribus, id est, in ipsius doctrina non martyribus, pronunciar, eos longo dolore cruciatuum emendari, & diu purgari igne, & pendere in die Judicii ad sententiam Domini. Hos Lactantius (Constantini magister) sequatur, 7. Instituti-Onum capite 21. Sed & justos cum judicaverit Deus, etiam igni eos examinabit: tum quorum peccata vel pondere vel numero pravaluerint, perstringentur igni atque amburentur; quos autem plena justitia C 2

Justitia of maturitas virtutis incoxerit, ignem illum non sentient. Lactantium excipiat Hilarius
in Psal: 118. Quo modo desiderabile potest esse
Judicium in quo nobis est indefessus ille ignis obeundus, in quo subeunda sunt gravia illa expianda d
peccatis Anima supplicia? Beata Maria animam
gladius pertransivit ut revelentur multorum cordium cogitationes. Si ergo in Judicii severitatem
capax illa Dei Virgo ventura est, desiderare quis

audebit à Deo judicari?

Basilius in nonum Ifaix. Declarat Propheta. terrena ipfa tradi depascenda igni punitivo in gratiam & beneficium Animis, non enim omnimodam internecionem dy exterminium comminatur, sed innuit expurgationem juxta Apostoli sententiam. Quia fi cujus opus exarserit damnum patietur, ipse autem falus fiet fic tame quaf per igne. Sed nihil clarius illo loco ubi afferit per eundem ignem & punire pœna dignos, & illuminandos eos qui gaudiis sempiternis sunt perfruituri. Quid hoc nisi & justos & peccatores eundem ignem experituros; sed justis ad consolationem, peccatoribus ad poenam profecturum? Nyssenum Fratri adscribere non piger, etsi fraterna ope indigentem; Purgatorii enim ignis fic meminit, ut no distinxerit tempora purgationis per ignem. Quod enim eum Hæretici de Origenis errore infimulent, Hæretice, hoc est, impudenter faciunt : Non est enim tantus vir propter verbula aliquot obscura damnandus tantæ insaniæ. Valeat illi esse Basilii fratrem, ut non nis justis argumentis credatur de eo impietas.

Chrylostomus in primum ad Timotheum. Igitur retibutionem habebit (Onesiphorus) in die illa terribili atque metuenda, quando multa nobis misemisericordià opus erit. Gregorius Naz. sermone in Theophania, loquens de Novatianis, qui non nisi in mala consuetudine à Catholicis dissidebant, ait, si sese nolint corrigere for sitan baptizandos finali baptismate, quod ait esse acerbius & diuturnius & depasci materiam quasi fænum, & consumere omnem nequitiæ levitatem. Neque audiendus Nicetus, qui de Inserno explicat, qui non est purgatio aliqua sed punitio. Sicut neque Occumenius simile quippiam in Basilio machinatus, ut consentientem redderet singulari cuidam sententiæ

Chryfostomi.

Hieronymus t. 3. in Amos. Vocatus ignis ad judicium primo deverat abyssum, id est, omnia genera peccatorum, ligna, fanum, stipulam, do postea comedit simul partem, boc est, ad sanctos illos pervenit qui in peculium Domini & in ejus partem reputantur. August.in Psal.6. Arguuntur in die Judicii omnes qui non habent fundamentum quod eft Christus; emendantur autem, id est, purgantur, qui buic fundamento superadificant ligna, fanum, Stipulam. Rursus 16. de Civitate Dei, cap. 24. loquens de clibano & igne transeunte inter divisiones 15. Geneseos: Ad solis (inquit) occasum, id est, ad ipsum jam finem, Significatur isto igne dies Judicii dirimens carnales per ignem servandos, do in igne damnandes. Et iterum in Psalmis & in Sermone de tempore, eandém explicationem repetit. Ut autem videas non de solis tunc morientibus ei esse sermonem, in Psal. 6. post voces citatas subjicit, Talem me reddas cui jam emendato (vel emendatorio) igne opus non fit.

Et ut videas constantem eum in hâc sententiâ suisse, l. 20. de Civ. ep. 25. Ex his que dista

dieta sunt (inquit) videtur evidentins apparere, in illo Judicio quasdam quorundam purgatorias panas futuras. Si autem 1.21.cap.26. videatur dubitare an inter mortis & Judicii supremi diem, talis ignis concremans Venialia fit ponendus, non elevat prædictorum certitudinem fed novam quæstionem ingerit, maxime quia non de materiali igne,sed de igne transitoriæ tribulationis clare fese explicat. autem fit mens Augustini adhibita negativa cap.24.1.21.de Civitate. Sicut (inquit) etiam falla resurrellione mortuorum, non deerunt quibus, post pænas quas patiuntur spiritus mortuerum, impertiatur misericordia ut in ignem non mittantur aternum. Neque enim de qui busdam veraciter diceretur, quod non eis remittatur neque in hoc faculo neque in futuro, nife effent quibus, etf non in ifto, tamen remittetur in futuro. Et capite quinto sexti contra Julianum. Si nulla (peccata) remitterentur in Judicio illo novissimo pute quod Dominus non dixisset de quodam peccato, non remittetur neque in boc saculo, neque in futuro. Tandem 9 Confessep 3. Retribues illi verecundo Domine in resurrectione Justorum, quia jam ipsam sortem retribuisti ei (hoc est) fidem & grariam. Nec omittenda est Epist. 80.ad Hesychium: In quo quemque invenerit suus novissimus dies, in eo eum comprehender mundi novissimus dies; Quoniam qualis in die isto quisque moritur, talis in die illo judicabitur. Quid expressiùs sonari posset contra mutationem inter\_ mediam?

Hoc eodem modo exdlicandus est Russinus, si ipse Author est operis in Psalmos ei attributi, his verbis. Per iram potest intelligi examinatio ignis purgatorii, in quo corripientur qui-

mode

modo super fundamentum Christum infrueluosa adificant. Quatenus enim ignem purgatorium intelligit eum, qui in die Domini, hoc est, Judicii exercendus est, clare hujus sententiæ est. Accedat Eucherius Lugdunensis, si is author est homiliarum Eusebii Emiseni nomine emissarum. Hi (inquit) qui temporalibus poenis digna egerunt, ad quos sermo Dei dirigitur quod non exeunt inde donec reddant novissimum quadrantem, per fluvium igneum ( de quo sermo Propheticus commemorat, Et fluvius rapidus qui currebat ante eum) per vada ferventibus globis horrenda transibunt. - Post multa. Illic justi velut per amanos gurgites, incendis naturam fuam mutantibus, transmeabunt, intacta ignibus corpora ipsis honoranda pænis, quia non sunt onerata peccatis. Cum audis Justos transire has slammas, corpora intacta, fluvium igneum qui currit ante faciem Christi, satis admonitus es de extremo Judicio factam esse narrationem. Neque te movebit quod dicat, Quanta fuerit peccati materia, tanta erit transeundi mora. Potest enim intra unum diem esse varietas tormentorum; & durationis, sed & moræ, pro difficultate & impedimento licebit interpretari.

# DEMENSUM IX.

Testimonia recentiora & confessa novitatis apposita sententia.

X quo autem increvit vulgaris hæc de remissione poenarum ante diem Judicii persuafio, non proptereà omnino cessavit contraria. Nam & Venerabilis Beda fic à poenis liberatos non propterea cœlo donat; & Alcumus diserte citatur; Sancti quoque Anselmus-& Thomas locum Apostoli de igne salvante, intelligi posse de igne Judicii palàm produnt, & inter Modernos vel præcipui fatentur, & plerosque antiquos hoc probare & ipsos nonvalde dissentiunt : Sed explicatissimus est Homiliarum Anglo-faxonicarum (in Annotationibus ad Bedam recenter Latino-saxonicè impressum) sensus, quæ cum ad hoc institutæ fuerint, ut legerentur in Ecclesiis totius Angliæ, manifestam reddunt totius Ecclesiæ Anglicanæ sententiam usque ad Scholæ initia. Quid dicam de S. Gregorio, qui primus ex historiolis pietate perculsorum sententiam de remissione poenarum in Ecclesiam introduxit? Certè de admissione pœnis liberatorum ad Beatificum Dei conspectum nihil habet: Sed alius communionem recepisse, qui fuerat excommunicatus, alii pœnalibus discessisse ergastulis, ab ipso commemorantur. Norandum verò modernos, qui Ignem Paulinum permittunt esse Judicialem, seu conflagrationis Mundi.

Mundi, nihil extricare posse, quo hunc textum, etsi disertissime Purgatorii assertivum, ad ipsius confirmationem adjiciant, sed meras tenebras & consusionem ex eo parturiri necesse est.

Nunc subducendus est totius hujus argumenti calculus, qui in eo confistir quòd cum hæc tria fint apud Sanctos constantissima: 1. Animas quorundam Sanctorum jampridem videre Deum. 2. Nullos esse localiter in cœlo ( cùm esse in loco tantum corporibus competat.) 3. Omnes Sanctos expectare diem judicii, ad recipiendum secundum opera quæ gesserunt in vità, & tunc opera omnium esse probanda igne, & cos qui non sunt persede sandi esse purgandos, & detrimentu passuros. Eâdem constantià afferendum esse mortuos omnes qui in peccatis mortui funt, (modò habent pro fundamento Christum) in die Judicii passuros esse flammas Purgatorias: & quod sequitur nullas alias materiales esse post hanc vitam. quam quæ in illo die manent experiundæ; quandoquidem subductis iis Patrum testimoniis quæ de supremo Judicio vel sunt expressæ vel ira communes ut ex cæterorum mente pareat debe re ad idem applicari, nulla idonea ad Purgatorium afferendum supererit ex Sanctis authoritas.

Adjice his, quòd cum authoritas Christianæ credulitatis Christum & Apostolos habeat Principes & Magistros, si constet aliquam sententiam non ab ipsis successione non interpolarà esse derivatam, & sit de subjecto de quo citra revelationem nihil possit liquere, palam set talem sententiam & in principiis novames suisse, & nun quam posse desinere novam esse respectu.

respectu Catholica sidei; & per consequens, quandocunque posse rejici, neque unquam posse Antiquitatis tutelam sibi inducere, cum opposita suerit & semper sutura sit Antiquior. Paret autem sententiam de slammis veris in medio inter mortem & diem Judicii tempore, ejusmodi esse, ut nullum sit in rebus vel side Christiana, dempta revelatione, ipsius vestigium. Quare si certum est, eam post Apostolorum tempora introductam nova est, semperque erit, & opposita, qua decet Animas in die sola Judicii corporeas slammas sentire, perpetuum deterior.

Esse autem hanc opinionem noviter introductam Author est Augustinus ad Dulcitium quæft. 1. Tale aliquid etiam post hanc vitam fieri incredibile non eft, do utrum ita fit queri poteft, of aut inveniri aut latere, nonnullos fideles per ignem quendam purgatorium quanto magis minusve bona pereuntia dilexerunt, tanto tardius citiusve salvari. Videsne Purgatorium de quo quærimus & statum ipfius tempore Augustini talem ut nondum de eo quæsitum suerit, & ipsam inquisitionem talem ut fortasse inveniri posser, fortasse non, sed latere? Proximus Author etia iple exceptione major est, iple Opinionis Pater, Gregorius, qui Dialogorum capite 4. inducit Petrum rogantem, cur in his extremis temporibus tam multa de Animabus clarescunt, quæ ante latuerant : Et hoc immediasè post historiam de Paschasio è thermis liberato, & subjicit responsionem quæ interrogationis veritatem & admittat & confirmet. Tertius est Venerabilis Beda, etiam ipse per hi-Roriam suam ejusdem sententiæ apud nos author; & ipfe satis clare hanc propositionem,

ex miraculo militis vinculis per sacrificium Misse exoluti, Angliæ innotuisse profitetur. Constat itaque sententiam hanc pro nova esse habendam, & antiquæ de purgatione in die Judicii, quæ amplitudinem & temporum & regionum Christianarum occupat, nullatenus

comparandam.

Tandem ipsum Concilium Florentinum in partem vocandum est: sicut enim in cateris articulis, qui inter Græcos & Latinos agitati sunt in eo Concilio, ex eo quòd decisio facta est partibus indifferens, manet certam utramque sententiam Catholicis assertibilem esse; sic quoniam hæc quæstio etiam ipsa discussa est, proponentibus hanc ipsam propositionem. Latinis, Græcis verò suam sententiam abstra-Aivè explicantibus,& Canon demum Concilii abstractive conditus est; palam est, Græcis permissam esse suam sententiam, quam in libello fingulari de Purgatorio fic explicant : Ignem purgatorium, & punitionem per ignem temporariam & finem omnino habituram, nos à nostris Doctoribus non accepimus, neque Orientalem Ecclesiam ita sentire scimus. Unde evidens fit, cur Roffensis imposuit, quòd negarent Purgatorium, in eo scilicet sensu quo Scholastici illud afferunt.

Respectanti modo quæ deducta sunt, non expectatum promicat miraculum, tot & tam vulgatas Sanctorum sententias, crimini hactenus suppositas, clarissima veritatis & honestatis luce vestitas in manisestum occurrere: Has polissimum tres proloquor. Orari pose pro Santis; Sanctos in atrio adhuc detineri; & transturos per ignem supremi Judicii, atque eo esse ipsos examinandos, cateros detrimentum passuros, & quasi

quasi per ignem salvatum iri. Quæ tria ex doctrina data manisesti luminis & veritatis conscia peraguntur: neque minus doctrinæ datæ, per hanc suam manisestationem vicem & testimonium reddunt, eanque in tuto collocatam sub Christianæ disciplinæ protectione muniunt & circumvallant.

# DEMENSUM X.

Prima Exceptio contra oppositam sententiam de purâ vindictà.

Osito sic ex Oraculis sacris & Sanctorum I sententiæ nostræ fundamento, non videtur ultrà in ipsum ædificium protelanda opera. Rationem itaque, quæ fidei basim supponit, confulamus. Hæc ut dilutior fit, primæ exceptionis litem contestemur. Aiunt itaque contra quos in procinctu stamus, Post discessum ex hac vita, fi qui sunt affectus in Anima adhuc veniales, eos in ipso discessus momento cundos contritione deleri; Animam nihilominus in pœnas pro malè in vita gestis debitas. præcipitari. Nos è contra, Animam exutami corpore in iisdem affectibus hærere, quos vira manente contraxit, & ipsos illos ei esse pœnales of me ad diem universalis Judicii, in quo ab iis liberanda. eft. Prima itaque exceptio nostra contra adversarios est, poenas quas proponunt

ponunt ejusmodi nullas esse. Cujus propositi.

evidentiam fic molimur.

Hujusmodi pænæ, si quæsunt, necesse est ut fint pure vindicativæ : Sed pcenas pure vindicativas infligere Animabus post mortem, indignum est Deo: Nullæitaque sunt in Purgatorio debitæ peccatis præteritis sanctarum Animarum (quales ipfi afferunt) poenæ. Neque videtur in prima propositione exponenda collocanda multa opera, cum ipforum fit adversariorum: Non enim quicquam meriti vel alterius utilitatis five ipfis Animabus, five alteri cui libet, five fingulari personæ sive uni. versitati, ex his Animarum suppliciis emergerecontendunt, ultrà quam pure ut Justitiæ Divinæ satisfiar; quæ ut alia fit præter vindicativam, nihil declarant. Sunt itaque hæ pænæpuré vindicativæ in corum sententia; quatenus mihi hactenus licitum est eam intellexisse.

Ad posteriorem iraque disputationis assumptions m me converto; & vindictam noto aliam esse publicam, aliam privatam: In publicâ, Magistratum video hoc respicere, ut tollatur è republicâ malum membrum, quod perturbat pacem universitatis; sive hoc per correptionem agat, quâ malitiam tollit, sive per mortem vel exilium, quibus ipsam Personam exterminat. Rursus ad hoc collimar, ut ex spectatis alienis pœnis terreantur alii in eosdem motus proni, & per hoc caveantur sutura reipublicæ incommoda. Et ex utroque horum capitum laudem instictarum pœnarum nemo

Iudici invideat.

Video quidem etiam tertium poenarum fundamentu, solatium nempe injuria affecti, quod in poena præcipuè talionis videtur spectatum. Sed

Sed hanc rationem præsentiarum admittere difficile est, cum Deus malum pati non possit, sed neque virum, totà ratione constantem, poenam, fibi injuriam irrogantis, hoc titulo poscere, mihi persuadeam. Rationis enim potenshoc fibi in omni actione sua proposicum habet ut bonum fibi aliquod expetat; Quod autem alienum malum fit, ipfi bonum effe non potest, nisi ex aliquo accidente conjuncto qued bonum sit: Et in hominibus passioni. obnoxiis, palam est quietem iræ tale bonum esse, unde hujusmodi hominibus ex alieno malo bonum nasci non inficior : Sed sapienri, qui iram non ultra rationem extendit, aliquid opponi boni præcise ex eo quod alteri male sic, prorsus non capio. Cum enim malum alterius non sit aliquod per se bonuni, immò. contra naturæ charitatem, & proinde in se spectatum ipsi offenso malum, non potest appeti nisi propter bonum conjunctum.

Novi satis obvium esse ut respondeatur, læsam æqualitatem seu proportionem in rep. fibi debitam & ablatam reposcere. Sed in promptu etiam est quod reponatur quicquid hoc modo appetitur, ex justitia commutativa peti, non ex vindicativa; ut quando mulca, pecuniaria pro læsione corporali rependitur, expenduntur operæ perditæ, fanationis pretium, fortaffis ipfi dolores, & fimilia. Si existimatio minuta est, coram iisdem vel æqualibus testibus redditur ea submissio, quæ statum inter homines intactum qualique ante injuriam fuit, præffet. Hæc ita commutativæ justitie commercia sunt, vindicativam non nisi materialiter implicant. Particularem vindica. si respicio, potissima serè mera est, ut dolori,

hoc est, passioni & impetui irrationali satisstat, reliqua communia sunt cum vindicia publica: Differentia autem isthæc vindiciam privatam facit sapienti inimicam. Præter autem
explicatos vindiciæ sructus, alium nullum video ex quo concupiscenda evadat. Cum enim
malum alienum ex sese, sit oppositum charitati
proximi, clarè, nisi bonum proprium conjuncum habeat, aversandum est. Proprium verò
bonum vel præsens est vel suturum, seu ut caveatur malum. Porrò restitutio medetur præsenti malo, cautela suturo: ob hæc itaque duo

sola quæri potest alienum malum.

Utmodo ad propofitas nobis metas redeat oratio. Quoniam Sapientiæ rationem ad divina transferri tota Theologia receptum est, Sapientia autem pœnas infligendas, ubi neque restitutionis neque cautelæ causa suadet, omnino refutat: in Purgatoriis autem, ut ab iis describuntur, pœnis, neutra utilitas producitur, maner apertum, tales pœnas nequaquam à Deo institutas esse, ut que præter sapientiæ leges esse fixx statuantur, quandoquidem defunctæ jam Animæ nec corrigi possint, cum omnes segniores affectus exuerint, nec pœnæ ipsorum in cautelam aliis proficere, cum neque fide, neque ratione, neque sensuum alte ichus jectorum demittentium apprehensione constent; ob solam itaque & puram vindictam, hocest, ad solatium passionis, quæ nulla in Deo ponenda est.

Dices Deum, ficut perhibetur esse Bonitas ipsa, sic non minori necessitate Justitiæ ipsins prærogativa esse donatum. Justitia autem hoc poscit, ut sicut nihil boni sine remuneratione, sic neque quicquam mali sine pæna evadat.

Necesse!

Necesse itaque est, ut quoniam ex consensur litem contestantium confessum est, mala im. punita ex fæculo ab Anima, cœteroqui justa, esse exportata, pœnarum quoque aliquem & locum & tempus issdem esse statuendum. Quare cum hæc una ratio poenarum necessitatem sufficientem inducar, pænæ solo vindica nomine inferri sapienter possunt debentque. Responsio sele offert, negans universim veram esse assumptam illam, nihil boni esse sine remuneratione, nec mali fine punitione; namneque summa charitas, quæ est Beatorum, neque summa malitia, quæ est damnatorum, suis stipendiis compensatur, quandoquidem in futuro faculo nec pramia nec poenas mereridatum eft. Unde patet iftuc axioma non extendi ultrà hanc vitam cujus mercedem in sequenti expectamus, & asserimus ipsa peccara. in hoc mundo immunia, in futuro expiari, sed per pænas ex natura rei succrescentes ex ipfis peccatis, quales sunt dilatio Beatitudinis usque ad diem Domini, & appetituum inter sese dissentio & pugna, que in Theologicis declarata funt.

Notandum autem est, Justitiam Vindicativam non esse simpliciter desiderabilem sed in casu seu supposito malo, & per consequens non esse illimitatam & de objecto sine termino & sine, ut sunt per se desiberabilia; sed de limitando ab alia virtute, & per consequens quòd habeat objectum alterius virtutis pro sine suo extrinseco. Est itaque subordinata bonitati seu charitati, & non exercenda nisi quatenus bono vel Personæin quam vindicatur, vel alterius servit: Quare limites ipsius desumendi sunt ex regulis quas supra exposui-

mus restitutionis vel cautelæ. Non est itaque sufficiens ratio insligendi pænam ut justitiæ siat satis, sed à subalternante potentia lex accipienda est, & hoc primò curandum, ut bonitati satis detur, & nisi bonitas præscribat pænam, hoc est, nisi pæna sit utilis, crudelitas &

non justitia exercebitur.

Alia itaque ad evertendum argumentum decurritur, & suggeritur Deum à peccatis nostris esse injuriam passum, ablatum esse illi bonum extrinsecum, puta, honorem: fatis proinde poenarum dandum, & cute luendum, quod aliis non poffumus bonis quæ non nift ab ipsomet habemus. Hæc est objicientium ira: Medelam applicamus. In primis itaque de illa propositione ambigendum censemus, qua affirmatur Deus injuriam à nobis perpeti. Quo modo enim? volens vel nolens? fi nolenti fir, non erat omnipotens, cum vellet impedire neque potuit : Volenti fi factum eft, injuria non est. Quid quod negat Philosophus justitiam inter Deum & homines, herum & servum, effe posse, at fine jure neque injustitia esse potest. Sed hæc tractata sunt in Theologicis.

Reliquam impugnationis partem investigemus. Deo abreptam extrinseci boni portiunculam, honoris scilicet ei debiri. Sed attentiùs quærendum est quid sibi velit hoc dictum, veréne putet adversarius Deum non habere tantundem honoris quantum habiturus suisser si sortes non peccavisset, an veró ab ipso sorte non tantum accepisse; essi aliunde tantum vel plus habuerit. Si hoc posterius asseratur, non video propterea quicquam Deo demptum vel minutum, postquam plus honoris accepit

accepit qu'am habiturus fuisset si sortes non peccavisser. Honor siquidem Dei in hoc positus est, qu'od optimo ordine constet opus sum, hoc est, universi fabrica, quare si hac melior est ex suppositione peccati sortis qu'am alioqui suisset, amplius honoris redundat Deo ex peccato sortis, qu'am ex benefacto, & hoc ab ipso sorte. Nihil itaque diminutum est: sin Universum minus rectè dispositum est ex hoc desectu sortis, Non potest intelligi Deus meliùs secisse permittendo ipsius peccatum, qu'am impediendo. Sed omnino secundum sapientia leges ipsum oportuisse impedire.

Sin verò propositionis intentum est, sortem quantum in se est tantummodo & non simpliciter derogavisse divino honori, tum constat nihil restitutionis egere, ubi etsi voluntas fuerit, realem tamen non est sortita effectum. Instabis, etfi reverà sortes honorem non abstulerint, verè tamen debitum à se Deo honorem non exolvisse, & per consequens reservasse sibi & sic saltem eum abstulisse; Respondetur, reapse nondebere peccatorem aliud quam bene vivere, & hoc, quia mala vita in infernum ex suis meritis eum sit perductura, cæteras locutiones esse metaphoricas. Verùm prosequendo meraphoram, si ita se res haberer, ut Deus ab alio accepisset supplementum honoris cuius defectum traxisset à sorte, fortassis vim aliquam tribuere argumento necesse foret. Nunc autem cum Deus ex ipso sorte five per pœnas exemplares, vel è crimine ipfo natas, five perducendo fortem mediante ipsomet peccato ad majora pro ipso facienda, sibi satisfecerit, nullatenus intelligi potest sortes ese debitor restituendi honoris Dei, neque Deus ipjuriam

injuriam passus, neque posse veras pœnas expetere à sorte eo nomine, quod aliquem ipsi honorem detraxerit. Maneat ergo Deo indignè & contra evidentiam Theologicam imponi, quòd pænas purè vindicativas, hoc est, quales in Purgatorio asserunt Adversarii, omnino insligar, vel insligere per sapientiam & bonitatem permittatur.

# DEMENSUM XI.

Dua alia ex eo, quod pæna statuantur involuntaria & corporea.

DRoxime subit ut hoc consideremus, Puri spiritus an verè capaces fint ejusmodi pœnarum, quarum subeundarum causa in purgatoria detrudi ergastula apprehenduntur. Si enim re ipsa incapaces earum comperiantur, in fumum abeunt, quæ inter mortem & fupremi tribunalis furorem interjiciuntur flammæ. Quid iraque apud nos in corpore insuros animos sonet pœna, inquiramus, & palam statim est, supplicium, pœnam, & cruciatum his notionibus differre, quòd supplicium non dicit dolorem, pœna & cruciarus dicunt. Etfi enim dormiens quis extingueretur, si propter demeritum hoc ei accidit & à manu punientis, sat est ut supplicium existimetur. Sed propriè loquendo, poena, saltem apud Latinos, dolorificum supplicium invito illatum sonat. Cruci. atus tandem cum pœnâ in dolore convenit, sed ab utrisque differt in demerito & punientis manu;

manu; dolor enim, si invito advenir, cruciatus est, quantumvis neque ex merito neque à puniente insligatur, sed casu vel natura imittatur.

Et hæ quidem videntur nativæ vocum differentiæ, licèt usus negligentior eas sæpe confundar, ficut ipla quam tractamus materia nos docet. Pœna enim cujus naturam hic exquirimus à meriti ratione absoluta est, & ex his duabus constat ur dolorem includat, & infli-Rionem ab externo agente in patiens repugnans & invitum; Et fortaffis à cruciate vel non diftinguuntur, vel eo duntaxar, quòd operas externi Agentis requirit, cum cruciarus ab infiris quoque nascatur. Hujusinedi iraque pænas inspicientes reperimus, quò debiliores funt & quasi mali patientiores sustinentium Animi, eò vehementiores quoque esse dolores. Loquuntur historiæ, & memoria nostra non tacet crepuisse in tormentis secretorum custodes absque eo quod commissa reregerent, Arthritidem, calculum, Iliacam tenfienem fine gemitu decocta. Constat quoque, duce Philosophia, inde dolorem augeri quod de malo cogiretur: acerbissimos dolores, si ea sir con-Stantia, ut spiritus ad alia cogitanda revocare possir, aut leniri aut prorsus evanescere. Poena itaque, hoc est, actio nata dolorem creare, non aliunde ad eum in nobis potens est, nisi quia adeo debili inspiramur mente, ut retrahere spiritus ad alia non queamus. Ex corpore itaque & fluxu corporeo est quod Agens extrinfecum in nos fit dolorificum. Constitue proinde animam corpori folutam & ab extrinfecis Agentibus liberam effecisti, spiritus itaque quos purgandos affirmant omninò à dolore exextrinsecus illaro clarè sunt immunes.

Rursus seipsos hæc sustinentes consulamus an Voluntas possit per Violentiam ad consensum trahi prorsus abominantur sirmè adhærentes ei legitimæ argumentationi, ut quoniam voluntas ex sua natura voluntas est seu spontanea inclinatio, necesse sit quemcumque ipsius actum esse voluntarium. Subjicimus nos, ar qui in puris spiritibus dolor est actus Voluntatis, omnis proinde spirituum abstractorum dolor est voluntarius: non itaque extrinsecus invito illatus, qualis in Purgandis exerceri statuitur.

Rursus, dolor purgandorum vel rationalis est ab intellectu per discursûs juncturas proficiscens, per connexionem noftræsyllogisticæ pariendam, vel purus affectus voluntatis aliunde immissus. Si prius asseris, nativum facis, & qualem nos, cum cognitio plenaria fit in Anima separata, & natura ipsius, ut motus sequatur intellectum. Si posterius defendis, primò impossibile est, quia Voluntas clarè includit intellectum, & volitio intellectionem, vel formaliter, vel conseguio. Deinde, cum eadem fit entitas totius Anima, hoc est, cum eâ dictas potentias includendo, manifestum est non posse in Anima repeiiri volitionem non præcedente intellectione, in quam quafi inserenda est, & fine quâ intelligi non potest. Manisestè itaque conclusum est, pœnas extrinsecus afflictas & non quasi sponte innatas, in spiritibus corpore exutis haudquaquam esse expectandas.

Tertiam exceptionem contra hoc instruimus, quod dolores emendatorios asserunt ab Igne corporeisque instrumentis exerceri, com-

mento

prorsus vano & impossibili. Cunt enim actio corporea spatio diffusa sit, impossibile est in indivisibile compingi subjectu. Rursus corporis qualitas non extendit sese extra suum subjectu, unde omnis corporea actio non fit fine ebulli. tione partium quæ aliud corpus contingant & subingrediantur: quomodo auté hoc circa spiritus & spirituales substantias peragi valeat, non est intellectu humano capiendum: Sed & actio corporis divisione fit, & rarefactione cum condensatione comprehenditur, spiritalem verò substantiam ab his exempta & immunem constituunt ipsi dogmatis quod resellimus Patroni. Neque refert si instrumentalem hanc corporum esse actionem clamitant; quicunque enim ea loqui conantur quæ in intellecti. onem humanam cadunt, Instrumentalem actionem ponunt esse ipsammet quæ principalis est instrumenti secrete a principali constituti, quæ quia dirigitur ab Agente principali, vel etiam permixtione actionis ipfius immutatur, aliud efficit quam ex natura sua na:um erat agere. Cùm itaque corporis circa spiritus nulla est actio principalis, nulla quoque erit instrumentalis.

Neque timendum est ne paritas in anima corpore clusa urgeatur: Cùm enim Homo sit verè unum Ens, non potest in hac vita Anima esse actu à corpore divisa, sic enim geminum Ens & geminus suppositu foret Homo. Si ergo unicum tantum Ens sit Homo, Ens actu corporeum, & virtute dumtaxat spiritale erit. Quare inconveniens nullum erit illud ab agente corporeo immutetur; & quoniam subjectum immutationis est virtute spiritale, immutatio sacta immutare illud poterit, quarenus tale

tale est, quia totum adhuc actu corporeü est:
Quando ergo resolvetur Homo in Animam & cadaver, exibit utrumque quale in præexistente homine post & per immutationem prædictam in virtute erat. Dum itaque est in corpore Anima, eam à corporeo Agente immutari, non est aliquod spiritale actu, sed actu corporeum & spiritale tantùm virtute, ab actu corporeo agitari, in quo nullum inconveniens vel verisimiliter apprehendi potest. Qui autem ponunt Animam in ipso corpore esse actu ab eo distinctam, & faciunt eam formam assistentem, & quomodo à corpore immutetur prorsus extricare non valent.

#### DEMENSUM XII.

Quatuor alia Exceptiones, ex eo quod pæna sint frustra, non comparabiles peccatis, indivisibilis durationis & interminabiles.

Surgentur authores hujus sententiæ; Quo sine vel bono Deus ejusmodi cruciatus Animabus invehat, cum neque ipsis prosint, neque nobis sint visibiles? immò cum nullum essentum circa ipsos habeant? postquam liquet eas ex natura sua carorum amissione, præmiorum dilatione, & commissorum prenitentia, ea pati, quæ sub metaphoris Janis stetus, stridoris dentium, vermis conscientiæ, & tenebrarum explicantur, vel (ut verius loquar)

in sese inexplicabilia, nobis per gravissima inter nos supplicia & tormenta infinuantur, ut cogitatione nostrà ex his ascendentes, ad graviora & penetrabiliora attingere conemur. Quod enim tenebræ exiliter exprimant Visionis Beatificæ privationem, superfluum est notare. Quòd ignis & ardor vel amorem vel do lorem intiment, Poetæ & Chirurgi declarant; hi inflammationem doloris affeclam & comitem agnoscentes, illi amorem edentem slammam & carpentem ignem agnominantes. Vermis & stridor dentium poenitentiam testantur; nam & in nobis collifionem dentium agnoscimus, cum turpiter acti reos nos indignamur; & vermis conscientiæ corrodens, dictamen naturalis pietatis ipsa phrasi proponat. Cùm itaque hæc omnia in Animabus purgandis esse ex ipla natura rei, ex iis quæ in Philosophia produntur, in propatulo fit, cur unum Ignem verè, cætera metaphoricè exponenda præsumimus? Et quod minus paret, cur Deus caufis naturalibus hæc conformiter ipfius naturæ ordini & seriei efficientibus superaddit alias improprias neque necessarias neque proportionatas?

Ex quibus insperatum quidpiam oboritur, has pœnas esse purè voluptates: Cùm enim ex una parte ponantur Animæ purgandæ persedæ in charitate, & summoperè sitientes æterni boni, de quo & certissimæ sint, & clarissimè intelligant corporeas inslictiones esse unicum medium ad Bearitatem sibi comparandam, palam est sic sese habere Animas ad has pænas, sicut se haberet vir quispiam in quem debilitas animi præ insracto sortitudinis robore cadere non pesset, quique summo ardore acquirendi

rendi bonum sibi propositum inflammatus soret, ad sortia vel agenda vel patienda, in quibus experientia & ratio docet, eum summâ

cum voluptate versaturum.

Quinta criminatio ex dialectico principio, etsi à Philosopho quinto, si memini, Physicorum deducto, vim suam trahit. Manet nos siquidem quædam esse quæ comparationem inter se sustinere nullo modo valeant, ea scilicet quæ diversis generibus seu prædicamentis dissepiuntur: stolidum enim est dicere, Equum currere quantum Cycnus est albus; vel distare Romam Londino quantum Elephas est magnus : seu ut nostratibus luditur, sicut traha subfilit, sic Titius debet Sempronio drachmam. Hujusmodi itaque comparationes fatuorum sunt. At enim poténe fieri ut tam dissimile sit corporeum corporeo, quantum corporeum spiritali? Quod si impossibile sit, quam proportionis legem suspicari possumus inter usti. onem & volitionem, hoc est, peccarum? Sed in hậc comparatione tota hujus doctrinæ machina fundatur, sublara siquidem hac comparatione inter actionem ignis in Animam, & afsensum Animæ in peccatum, impossibile est pœnas rependi peccaris & ea compensare, & tantam exustionis durationem tanta peccati gravitati respondere. E diverso autem, si dolores voluntarii assignentur in peccati pœnam, quoniam hi dolores sunt ipsissima peccatorum effecta, ex necessitate observatur justissima proportionis regula ipsismet peccatis fibi pænam dimetientibus.

Eundem spectat locum proxima oppositio, que subjicit sibi in spiritualibus actibus, sive beatificis, sive miseriam afferentibus, non esse aliquam ad tempus proportionem, ut propterea fit major pœna, quia plus durat, vel minor, quia breviori affligit spatio: hæ enim corporeorum suut proprietates, In spiritalibus ex. essendi, vel inessendi necessitate, petitur durationis integra differentia. Sicut enim ex eo quòd Spiritns dimensiones non habet, non potest substantia Spiritus certæ moli quantitativæ pariari, ut hic Angelus decempedo comparetur, ille perticæ, tertius parasangæ; sed quilibet infimus toto quanti genere nobilior est: fic actus quilibet puri Spiritus iple conversus, quoniam extra tempus ex natura sua est, neque subjicitur tempori, & tota distensione temporis major est, utpote qui necessitate inexistendi pensetur, non successione partium, vel suarum vel alienarum.

Neque indignum observatione est, proptereà voluptatem vel dolorem corporeum majorem esse qui diuturnior sit, quia in motu confistit; motus autem ex partibus conflatur; partes autem quò plures, eò majus efficiunt torum cujus partes sunt: Quare necessum est quo diuturnius est malum, eo etiam esse gravius. E diverso proinde consulamus, & cernamus, fi rei majori temporis parti coexistenti non accedit amplius, & rei breviori fpatio coexistenti non accedit minus, nihil esse cur duratio vel hoc gravius, vel illud levius repræsentet: quia non est in iis pluralitas partium, secundum quam desumitur unius poenæ vel præmii præ aliis prælatio. Quæ itaque pœna Animæ separatæ per essentiæ suæ qualitatem major est, ipsa cuicumque tempori coexistat gravior est, quæque aliter, secus: ita ut nihil proficiat, vel deficiat ex perpetuitate

vel concisione motus cœlo currentis. Palam itaque est, hanc Opinionem ab ipsa spiritualis naturæ proprietate toto itinere deviare.

Ex hoc rursus conficitur quemcumque dolorem, vel alium actum spiritus à corpore sepositi ex natura rei esse indesedibilem, quantum ipse puritatis status perstare natus est, & per consequens inceptam in morte pænam perennrae usque ad novam cum corpore copulationem, si secundum naturæ progressum & debitos cancellos fiat progressio. Cum enim nullas partes habeat successionis & durationis, vel unico momento, hoc est, omnino nihil, vel semper durare ex natura sua illi conveniet. Cùm enim ficut puncta in magno, fic instantia temporis non sunt de natura totius, sed puri termini & negationes, manisestum est actum spiritalem, cui assignatur duratio solius instantis, nihil durare omnino; si autem assignetur ci duratio indivifibilis æqualis parti temporis, eo ipso statuitur duratio ipsius superioris esse rationis, atque adeò toti & quantocumque tempori affignato excelfior & superior. Cum enim comparatio facienda sit abstrahendo â partibus, quid in utroque membro commune considerari potest præter necessitatem existendi? seu quòd spiritus nullas deficiendi causas habeat, corpus verò plures vel pauciores, sed semper aliquas? Palam iraque est quodlibet durabilissimum corpus superari à quolibet spiritu, cum in hac necessitate existendi clarè quilibet spiritus omne corpus superet, ut in Philosophicis fit evidens. Esto verò durer unus indivifibilis actus amplius alio, & hoc indivisibiliter fine additione durationis ad durationem, potestne intelligi,

eò amplius, in quo consistat, vel esse quicquam extrinsecum? Manisestum itaque est, quamlibet hujusmodi actus durationem esse ex natura rei æviternam.

Rursus experientia nos monet, confilia que ex omnium inspectione capta sunt non esse murabilia ex suis naturis, cum non possint ex noviter viso mutari, & sola ratio seu consideratio fit principium mutandi per se voluntates. Cum itaque ex Philosophia clareat, spiritus à fæce materiæ purgaros ex omnium confideratione in quosvis actus erumpere, palam quoque est eorum actus esse, per se loquendo, immutabiles. Præterea mutationis causam videmns in activis sedere communicantibus in eâdem materia, & inter le oppositis, materiamque obnixè fibi vendicare satagentibus. Cum itaque priva fint Entia jam liberi spiritus. neque ambitam à pluribus materiam occupent, actus ipforum ut intereant vel mutentur nulla paret occasio.

# DEMENSUM XIII.

Dua alia Exceptiones; quia istiusmodi pæna non sunt connexa cum peccatus, & quôd statuantur debita, post remissionem culpa.

A Tenim quonam nos erudivit Philosophus, ad errorem aliquem penitus eradicandum necessarium esse, ut ad causas erroris adjiciamus oculum, hoc est, unde factum sit ut lapsi sint erronea proponentes, tantundem nobis

nobis propositum esse debet in impugnatione hujus opinionis. Palam itaque in primis est, Deum in gubernatione rerum humanarum spectari posse vel ut Principem commissos sibi populos præceptis & panis regentem, vel ut artificem fingula automati sui membra fic distribuentem, ut ex ipfis sese ad collimatum ab artifice motum & effecta propellantur & at. tingant. Prior modus etiamfi ex præcipuis, quæ infra conspectum nostrum jacent, accipiatur; tamen quia illa ipsa impersecta sunt, ( dico intellectualium substantiarum infirmisfima) videlicet homines quorum breves funt providentiæ, etiam ipse imperfectus est & debilis. Statuunt siquidem homines Principes erratis contra pacem publicam, vel etiam benefactis in remp.collatis stipendia secundum naturam nihil ad meritorum conditionem relata, & solo justu mandantis connexa, & quæ oportet ipsum Principem proprià, hoc est, ministrorum ad sese spectantium opera inducere. Præterquam quod, hujusmodi mandata supponunt ignorantiam in subditis rationum Principiis, & acceptat agenda vel patienda ex solo imperio & jubentis potestate.

Posterior modus clare eminentissimam Artificis sapientiam clamat, qui arte sactum ex sese operativum, & non indigens privatis emendationibus & supplementis membratini suggerendis creavit. Opus quoque ipsius aptum est omnibus articulis, pœnis & præmiis, non solum ad merita conformibus, sed ex ipsismet quoque nascentibus. Mandata quæ dantur ad adjuvandam naturam, & promoyendam scientiam impenduntur, & acceptantur ex intelentiam impenduntur, & acceptantur ex intelentissis.

teligentià causarum & utilitatis.

Palam

Palam itaque est quantumvis prior modus in allegorià clausam rei veritatem contineat, & magis idoneus fit iis intellectibus qui modico veritatis studio tenentur, ideoque acriores vires in eam non intendunt : posterior tamen & necessarius, & magis satisfactorius est illis qui ultra parabolæ velum ad ipsam rem nudam in sese contemplandam connituntur. Hi enim perspiciunt, quòd quoniam Deus author est naturæ, & natura ab ipso tanquam à proprià causa fluit, negaturum esse semetipsum si contra na. turam quicquam moliretur, & non fingula ( maxime homines ) secundum quod naturæ ipsorum convenit, ad Beatitatem ageret. Clarum autem est, voluntarias deputationes pænarum non connexarum cum criminibus, non esse actionem naturæ, sed rationis non valentis naturam ad ea quæ convenient applicare, & moderari. Non itaque Deo tribuenda est talis actio, & ipsi indecora est.

Oppones, redundare facras literas exemplis pænarum, quæ nullam connexionem habent cum delictis propter que inflicta funt, vel faltem ex iis non nascuntur. Ut quod Filius Davidi mortuus sit, quia secerat alios blasphemare nomen Domini: Quod lacerati sunt ab urso pueri qui irriserant Eliszum: Quod leo occidit Prophetam inobsequentem, & mille alia. Reponitur in Theologicis, notatum esse Articulum miraculi seu operis præter consuetum & connaturalem ordinem naturæ tune urgere, quando natura humana exigit ut vi4 dearur ab hominibus, natura rerum concuti & superari : Hoc cum in poenis agendum venit, tune ipfa connaturalis hominum gubernatio postulat, ut ea connexio quæ inter delictum

& pænam in ordinata rerum serie reperitur, non adsit; quia alioqui videretur ex natura, & non ab exorti consilii divini potestate prosesta vindicta, quam tamen illic apparere Dei intentum est. Sed ad ordinarias pænas, & ex ipso rerum ordine consuetas, hæc exempla

non funt transferenda.

Ex hac eadem humanâ cogitatione, aliud quoque nostro subjecto proprium comminiscuntur. Deum videlicet remittere peccati culpam, sed non pænam. Sibi enim persuadent, quod ficut in Homine experiuntur quandam cordis ebullitionem quâ aliqui contra inimicos suos moventur; & quamvis abstineant se à nocumento iis inferendo, tamen hunc passionis intra se impetum frænare nequeunt : Sic etiam in Deo aversionem quan. dam esse à peccatore, que tollitur converso peccatore, & quâ sublatâ manere posse voluntatem eum puniendi arbitrantur, & inde fieri in propofito nobis statu Animæ culpam quidem omnem remissam ante Purgatorii ingresfum, fed poenam illic exolvendam restare. Neque saltem hoc perpendunt eam quam experimur passionem este motum corporeum, neque transferendum in Deum, neque sapienti permittendum: Adjicio, iram in Deo non aliud fignificare quam affectum & intentionem puniendi. Unde necessum est tantum de poenâ, quantum de culpâ remitti. Deinde cujus reus erit peccator, si poenæ non sit reus per peccatum? Offensæ, ais, divinæ; sed ea si pæna non sequatur, cui mala est? Homini? non tangir eum nisi mediante pæna. Deo itaque in quo est? Sed malum Deo inesse non potest: & certe non dicimus peccarim mereri culpam D 5 fed

sed pænam; reatus itaque peccati est culpa, & non culpæ, sed pænæ: Impossibile proinde esse videretur, puras pænas in Purgatorio lui

peccatorum priùs remissorum.

Æstiment ergo, an ipsa passio quæ in nobis reperitur sit aliud quam prima inceptio sen primi motus cordis ad vindictam, hoc est, ad inferendum malum offendenti, hoc est in spiritali substantia, volitio puniendi. Sed etsi voluntas puniendi differt ab aversione à peccato, posterior est auersione : Itaque priùs ex natura rei desitura quam aversio. Contra ita. que naturam est ut aversio ablata sit, & tamen maneat puniendi voluntas, quo originem integrè habet ab-aversione. Perperam itaque lo, quuntur hi Theologi afferentes sublato effectu hoc est, voluntate puniendi, tolli causam, hoc est, aversionem à reccatore; non verò sublata caula, nempe averfione, tolli effectum, seu voluntatem puniendi. Tandem catervatim veniunt ad classica nostra Patres, & ipsa communis hominum existimatio & sensus. negari non posse dissimilitudinem quandam intercedere inter Deum & peccatorem præviè ad voluntatem puniendi, & in hoc confistere culpæ sive offensæ rationem. Respondetur, neminem explicare offensam per dissimilitudinem, sed per actionem : Præterea, hanc dissimilitudinem non esse tantam quanta est diffimilitudo irrationaliu creaturaru, quia imaginem Dei in nobis etsi maculet, non tamen tollit: Cætera autem neque imaginis, sed vestigii dumtaxat appellationem merentur. Tandem averfio hæc est causa puniendi, unde fine ipså nullus est pœnæ in homine reatus, nulla in Deo appetentia.

## DEMENSUM XIV.

De pænis in sacris literis commemoratis, & remissione peccatorum.

Ppones explicaris, sæpè sæpiùs in sacris literis pœnas exactas narrari postquam de remissione peccati nihil dubii est: Sicut peccati Adæ Protoplasti pænas etiamnum in nos exercitas sentimus, peque dubitamus tamen eum in cœlis cum Christo Domino regnare. Mosis & Aaronis peccata legimus morte punita, quantumvis familiarem Dei conversationem post perpetrationem peccati non minus ibidem legamus. Tantundem de peccato populi quod minatur Deus se recordaturum in die ultionis, & tamen magna intereà beneficia, & specialiter introductionem in terram promissionis, eidem indulta agnoscamus. Fuisse autem diem ultionis translationem Tribus Juda, testatur Hieremias capite 2. Numquid (inquit) non iftud fallum eft tibi quia dereliquiffi Dominum Deum tuum, so tempore quo ducebat te per viam? Et tamen inter hæc duo tempora quoties placarus estillis Deus? præsertim in diebus Samuelis, Davidis, Salomonis,&c. De Davidis quoque peccato legimus, gladium nunquam de domo ipfius cessatum iturum, & Filium moriturum; neque tamen dubitamus. de gratia Davidis, & iple textus testatur in prasentia Nathanis tanslatum fuisse peccacum. : much tonelle Quid

Quid ergo evidentius esse potest, quam superesse poenas post dimissum peccatum? Adjiciamus tamen, & peccata mortalia remissa adhuc poenas sequaces in Purgatorio trahere, & venialia non per poenitentiam expiata ibidem

pœnis emendatoriis deleri.

Responderur in omnibus ferè quæ sub confiderationem nostram cadunt sollemnem esse distinctionem, quâ aliter simpliciter, aliter secundum quid accipiatur eadem vox, & proinde necesse esse etiam cum de peccatorum remissione agitur, aliam esse remissionem peccari simpliciter, aliam secundum quid dici, quas statim examinabimus, si priùs monuerimus lectorem ne à modo nostro concipiendi in errorem inducatur. Ex eo enim quòd inter homines experimur, remissionem offensæ esse cum exulceratus læsæ personæ Animus ad quietem ex ardore reducitur, expectamus hoc idem contingere in remissione peccati à Deo facta; ex adverso autem res contingit : Cum enim nulla fit, neque poffit esse in Deo relatio temporaria ad creaturas, fit omnem tum relationem, tum mutationem ad quam relatio sequitur, tenere sese ex parte creatura. Peccatum itaque remitti seu esse remissum, non aliud fignificat quam ipfum peccatorem converti, seu este conversum. Ex qua animadversione vitare proclive est errorem in quem facilè præcipitantur incautiores: Credunt enim peccata quasi indivisibiliter remitti, ita ut non possir per partes vel in tempore remitti, sed instantance quasi per conversionem Animi divini de malevolo in benevolum. At fi remissio fiar ex parte creatura, tunc quantum & quibus gradibus perficitur Anima circa objectum

jectum peccati, tantum & totidem partilus fit

peccati remissio.

Cùm autem infinuaverimus necessarium esse ut remissio alia sit simpliciter, alia secundum quid, evidens statim fit, fi peccatum destrudum sit secundum illud in quo consistit essensentia peccati, dici peccatum simpliciter esse destructum: sin tantummodo destructum six secundum aliqua que accidunt ipsi rationi peccati jam constitutæ, dicetur remissum secundum quid, manere simpliciter : E contra verò fortaffis postquam destructum est simpliciter poterit manere secundum quid. Essentialiter vero, peccatum confistit imaffectu per se opposito, & incompossibili cum amore Dei, seu charitate, hoc est, in affectu tali ad bonum creatum ex quo natus est Homo illud bonum pro ultimo fine habere, hoc est, non velle illud in æternum derelinguere; seu esse in rali dispositione ut non æstimersibi bene in æterfum fore, fi eo destiruatura Cæteri ergo affectus circa tale bonum non funt propriè peccarum, v.g. habitus & inclinatio ad illud per se concupiscendum, & etiam affectus conditionatus quo actualiter vellemus tale bonum, nifi privaret nos beatitate, & fi quo alio modo dicitur aliquid peccarum. Clarum autem eft, peccatum in internum affectum & externam operationem dividi, & utrumque horum vocari peccatum, Sed fic ut exterior actus vulgarius, interior magis propriè rationem peccati, hoc est, mali rationis sortiatur, quandoquidem ratio formaliter in mente, participative duntaxat in operationibus externis teneatur. Et ex his duobus nova æquivocario. quæ hanc materiam obscurat, exoritur, nisi irre. irretorto oculo perpetim ad fenfus fese invicem

obumbrantes respiciatur.

Quærendum proinde est de remissione interioris & exterioris peccati, tum fingulariter tum comparate. Quandoquidem igitur jam dictum est poenas peccarorum secundum ordinatam Dei providentiam fignificare mala quæ ex iis procedunt, & rursus reatum peccati esse quod homo per illud fiat obnoxius pœnis, hoc est,malis ex peccato consequentibus, conclufum maner, tum demum peccatum esse remisfum, cum non ulterius subditus est peccator malis peccati sui geniminibus: Clarum verò est ex interno peccato mortali actuali confequi per se privationem æternam Visionis Beatificæ, & eos dolores qui vel ex amissione & impotentià acquirendi bona concupita, vel ex confideratione verorum bonorum neglectus consequentur: Et in reatu, seu in esse obnoxium his, confistere essentialem rearum peccati mortiseri, seu peccati simpliciter dicti. Quare fi per veram poenitentiam mutetur affectus peccatoris taliter ut jam paratus fit Dei & bea. titatis amore voluptates vel commoda priùs præ curdis æstimata deserere, palam est eum non ultrà obnoxium esse malis & doloribus ex hoc affectu proficiscentibus, & per consequens peccatum effe substantialiter, hoc eft, fimpliciter remissum.

Manisestum iterum est, quemcumque affecum animi ad bonum creatum, qui seratur ad ejusmodi bonum propter se, debiliter quidem & sic ur fixo circa Beatificam fruitionem appetitui non possit nocere vel obstare, nihilominus non seratur ad concupitum tanquam ad pure medium, sed aliquatenus propter

iplum

ipsum bonum, causare in ipsa Anima & privationem Visionis beatificæ donec auseratur, &
dolores consequentes, & per consequens reddere hominem obnoxium his pænis, sed non
in æternum: quoniam amor Beatitudinis supra
omnia est causa inexistens Animæ quæ tollere
nata sit hunc affectum in circumstantiis debitis. Potest autem hujusmodi affectus vel primigenius esse circa tale objectum, vel relictus
ex mortali: Et siquidem primigenius suerit
dicitur nequaquam remissus; sin ex alio reliquus suerit, dicetur simpliciter remissum esse

peecatum, sed secundum quid manens.

De exteriori peccato pari stylo scribendum est, puniri peccatum exterius ex ordinará Dei voluntate & providentia per effectus malos ex eo consequentes, & remitti peccatum qua. tenus effectus noxii paulatim definunt ex tali causa fluere. Ex his aperitur sacrarum literarum circa hæc sententia, & contrarjetas quæ apparet scindit sese in latam semitam. In primis enim cum testatur Deus ipia hora qua peccatorem poenitet scelerum, etiam ipsum dimittere peccatum ipsius, de peccato interiori & pœnis ipsius propriis sermo est. Agnoscit enim Ecclesia actum veræ contritionis (fi persectus sit )tollere omnes pænas æquè atque culpam, nempe si tantus sit ut sicut demonstratio omnem dubietatem uno icu succidir, fic hæc resolutio adeò firma fit ut omnem inclinationem ad objectum ipfius auferat: qualis videtur S. Augustini, qui post ingentem illam pugnam carnis contra spiritum, subito translatus est in persectam pacem animi, adeò ut nul la postmodum quæstio aut lucta in superiori Animæ parte superstes manserit. Sin

Sin resolutio facta non fuerit tam valida, gnin concutiatur ab occurrentibus tentationibus, & ex, fi non totaliter, saltem ex parte labefactent animum, ficut plerumque contingit : tum peccatum simpliciter remissum est, sed secundum quid manet; & punitur in hoc mundo malis ex debilitate animi secutis, quæcumque ea funt, five peccatis, five pugna, five aliis doloribus ex his procedentibus; In fu turo autem fæculo fructibus horum malorum, donec in die Judicii exuratur prorsus ea tepiditas & scoria quâ inquinatus est Animus ex contagione talis peccati. Vides itaque & in perfecta panitentia Deum omnino non amplius recordari peccatorum, & in impersecta juxta statum Animæ sese accommodare quoad

poenas.

Ex iisdem supra declaratis constat, quomodo Deus etiam in posteros vindicet peccata parentum, puta externa: & hoc aliquando internè, dum filii exemplo parentum etiam ipsi delinquunt; plerumque verò externè. Differentia verò pœnarum exteriorum apparet esse triplex; immediata, ut cum filius Davidis morte punitus est: quasi æterna, qualis fuit pro eodem peccato quòd gladius in æternum non esset recessurus de domo ejus, & quòd pro adoratione Vituli aurei in die vifitationis eos plexurus foret. Significat enim ex hoc ipfo peccato secuturum esse totale excidium illius populi. Simile est quòd Christus Dominus prædicit omnem fanguinem qui ab Abel justo effusus est usque ad sua tempora, vindicatum iri in stirpem Judzorum. Tertius gradus est medius, in quo hoc docetur quafi regulam punitionis divinæ esse usque ad guarram generationem.

Et in datis exemplis apparent quæ diximus. Ponx enim que inflicte funt Ada, Mofi, Aaroni, & Davidi in morte filioli, pertinent ad eam speciem quam miraculosam appellavimus, in quâ videri oportuit pœnas non ex ordine causarum, sed ex speciali Dei confilio esse il-Sed pænæ posterorum Adæ, clarè in Theologicis deductæ sunt ex ordinatione caufarum esse secutæ, sive interiores spectentur, five exteriores; & nunquam plene remissum iri illad peccarum, usque ad resurrectionem & supremum judicium. Peccatum autem adorationis virulorum fimiliter ærernum quodammodò factum est, hoc est, usque ad eradicationem totius populi. Testis est Ezechiel cap.20. improperans Iudæis quomodò usque ab egressu Ægypti perstiterunt per continuam recidivam in peccatis eorum qui exierunt ex Ægypto. Unde patet, duritiem cervicis quam Moses in eo populo accusavit, usque ad exterminium in iis remansisse, & (ur Christus Dominus docet) punitum suisse in ultima generatione omnem sanguinem justum qui in orbe terrarum effulus eft.

De Davide quoque manifestum est, amorem Bethsabee (qui suit culpa Davidis) perseveravisse ad præserendum Salomonem ante cæteros silios in successione regni, quæ evidens causa suit æmulationis tum Absalonis tum Adonijæ, & mortis utriusque, & scelerum Absolonis origo. Ex eodem per peccata Salomonis suisse scissuram decem tribuum, & omnia bella consequentia: desectionem quoque à Deodomûs Israel, & insectionem & scelera domûs Juda, & per consequens utriusque tot pænas & sinalem eversionem; Filiis semper in imitationem

tationem Parentum succedentibus. Tandem ex iisdem principiis liquet cur plerumque cessent in tertia & quarta generatione privatorum pœnæ: nempe quia scelerum imitatio & memoria plerumque abolentur:cognationis enim ratio vilescit, & per commixtionem alieni sanguinis ex mutatione Matronarum, sanguis Tritavi rarò insigniter bullit in venis ab-

nepotis.

Ex hac explicatione poenarum satis patulum est, secundum nativam agentium & passorum seriem, poenas sive interiores sive exteriores non esse aliud quam peccatorum vel in
perversis exaggerationem, vel in emendandis
consumptionem. Nam & interius peccatum
punitur in malis per graviora peccata, & externæ poenæ peccatorum in perversis sunt extensio peccatorum in nova subjecta vel subjectorum partes. Contra, in bonis, poenæ sunt
oppositi cum lucta & dolore affectus, affectui
peccati in interioribus; & poenæ externæ sunt
consumptio intermorientis peccati in alia subjecta debiliter propagati.

### DEMENSUM XV.

Tres alia Exceptiones, quod pæna neque restè tollantur, neque bene debeantur, neque verè faciant Purgatorium.

I X quo patet alius Theologorum nostrorum lapsus in commentatione Purgatorii.

gatorii. Etsi enim decernant pœnas purgatorias effe dolores à tortoribus inflictos, sublatis tamen his doloribus, voluptates vel certeactus bonos vicarios & succedentes nullos requirunt vel esse autumant; cujus Philosophationis experimentum neque natura, neque gratiæ, quantum scio, tota varietas nobis offert. In natura enim vegetativa dolores congruâ quâdam naturæ dispositione & ex sese læificatrice mutantur; & in operibus gratiæ non extinguitur peccatum nisi per infusionem gratiæ & affectuum peccato adver-Asserere itaque poenas quasdam quæ solacessatione & non per oppositi invectionem sopiantur, omninò aphilosophon est, & fundamento naturalis actionis, que op. positionem causarum circa commune subjedum digladiantium requirit, prorsus dissonum.

Undecimam exceptionem armamus adverfus aliud citra rationis aut jussa aut leges prolatum. Aiunt enim, in instanti mortis (in corpore an extra corpus nescio) per actum contritionis auferri quemcumque peccati reatum ex vitæ fordibus refiduum. Ego proinde premo. Quandoquidem hæc contritionis virtus à partibus tanta esse agnoscitur, ut non crimen duntaxat aboleat, sed & poenam æquare & proinde tollere sit nata: Cúmque hic actus contritionis sit validissimus, cur omnem pænam libri-penfiratione non elevet? Certe fi extra corpus fiar, nullatenus dubitari potest quin totis viribus exerceatur, & vehementior sie quâlibet contritione quæ inter nos vel exurere pænitentem affectuum ardore etia corporali possit.

ple

ol

on

da

pu

en

Su

PI

ga

or

pu

ri

na

ga

C

I

Si intra corpus, cùm adeò insignem habeat essetum, ut certè vel levissimam maculam non dimittat superstitem; unde aut quo fundamento negavimus pœnarum exolvendarum eidem potentiam? Sed extra corpus hanc contritionem collocabunt, ubi ulteriùs non est locus meriti vel satisfactionis, sed satispatiendi sola necessitas. Verum enimverò unde discere potuerunt, posse tolli maculam, ubi

pœna mitigari non possit?

Sed & hoc nulla ratione fulcitur, ut viventium merita iis prodesse valeant, propria nihil queant. Si enim propria merita quicquam proficerent, nullus superesset per ipsorum dicta Purgatorio locus. Ardentissima siquidem charitas & contritio Animarum secretarum, cum toto connexu substantiæ fieret eos momento absolveret. Porrò quæ pietas, quæ justitia hoc peragit, ut infælicibus Animabus non liceat pro seipsis deprecari? Vis quidpiam absurdius. Adeò Amici Dei ponuntur, ut pro nobis impetrare valeant, pro semetipsis ad omnia imbecilles. Memini audivisse monetem Theologum quendam, neque ex vulgo ipsum, sed in universam Theologiam prælo clarum, ut qui quicquam perdidisset, tot missarum procurationem sponderet afflictis Animabus, sub conditione, & non impletà conditione, neque missas persolvi facerer, eà videlicer neceffitate coacturus Animas à Deo rei perditat inventionem impetrare. O mediastinam Theotogiam! Interea hoc tenent, Defunctos aliis bona acquirere posse ipsis, sibi nihil prodesse. Tantum est uni absurdo locum apud se feciffe.

Persectum illum duodenarii numerum impleat, pleat abusus vocabulorum; & quòd hi Theologi dum suum volunt statuere purgatorium,
omne de mundo tollunt. Purgare enim, mundare, & similes voces prorsus esse sordes in
purgandis & mundandis supponunt. Similiter
emendare mendas seu culpas præsupponunt.
Sublatis igitur culpis sive sordibus, tollitur
Purgatorium. Non enim pœnas luere est purgari, sed ultimate condemnari, seu damnati.
onis extrema sustinere. Hujusmodi autem
purgationis Patroni, sundamentum doctrinæ
suæ in eo collocant, quòd jam sanctæ & charitate plenæ sint purgandorum Animæ, nullatenus itaque purgari possunt.

Meliùs igitur & rectius his Philosophatus est Mare, sexto Æneidos; qui post æterna dam. natorum tormenta suo modo explanata, Purgatorium cum ipsius causis sic imaginatus est.

Quin & supremo cum lumine vita relinquit,
Non tamen omne malū miseris, nec funditus omnes
Corporea excedunt pestes, penitusque necesse est
Multa diu concreta modis inolescere miris.
Ergo exercentur pænis, veterumque malorum
Supplicia expendunt. Alia panduntur inanes
Suspensa ad ventos, Alia sub gurgits vasto
Infestum eluitur scelus, aut exuritur igni.
Quisque suos patimur manes, exinde per amplum
Mittimur Elysum, & pauci lata arva tenemus.

Quid Philosophus altius & dignius eloqui potuit? Malis consuetudinibus corporalia desideria usque ad ipsam Animam penetrare, camque inficere & vitiare. Ea cum ipsa morte non extingui, sed ad sururum sæculum perpetuari; propterea puniri Animas, & pænas eoeorum esse verè purgativas: Esse horum plares gradus, & pœnas proportionatas: desumi
hos gradus ab Elementorum, hoc est, activorum corporeorum divisione. Unde & ipsi pravi
affectus suas radices hauriunt. Vanitatis &
honoris asseclas vento, hoc est, instatione sua
cruciari: Voluptatum sordidatos seculentia,
gaudiorum labilitate & imbecilitate purgari:
Tandem potentes & ambitiosos tyrannidis
affectatores, acerrimis veréque igneis cruciandos esse desideriis & malis. Tandem purgatos Paradiso donari, & hos pro moribus
hominum quos videbat paucos admodum esse,
exteros quorum peccata erant mortisera &
non auterenda in perenibus hærere tormentis,

### DEMENSUM XVI.

Exceptio tertiadecima esse eam sententiam contra vocem Scriptura, Sanctorum, Ecclesia, Conc. Florentini, & Benedicti undecimi.

A Tque utinam in sequiori discursu sisteret sese damnum; Nunc verò ad violandos sacrorum studiorum carceres, dico sacrarum literarum loquendi usum sese efferunt. Macchabæus sacrificat ut mortui à peccatis solvantur. Testatur Christus in suturo sæculo peccata remitti. Apostolus opera igne provanda nos docet, & Personam detrimentum

paf-

passuram: quasi diceret aliquid a Persona per ignem auferendum ficut scoria ex metallis. Neque diversa est Sanctorum locutio ex his utique desumpta. Sive enim de baptismate per ignem, sive de flammis purgatoriis, sive de igne emendatorio, five de transitu per flammas Judicii qui Sanctis fit innocuus, peccatores exurat, sive de suspensione usque ad diem ludicii & incertitudine quâdam de sententia Judicis, five quocumque alio ex citatis suprà loquendi modis utantur, ex quibus deduci possit aliqua Purgatorii ratio, nihil in iis est quod de pœnis puris aliquid infinuet : Sed de peccatis & purgatione peccatorum & affectuum perpetuus fermo, adeò ut clarissimum sit ex hâc doctrina totum stylum Ecclesiæ necessariò inverti, quod est manifestissimum novitatis signum.

Stet itaque vulgarem hanc sententiam, ficut sensui Ecclesiæ opposita est, in eo quod verè & reipfa rollit Purgatorium, & loco ipfius fub. jicir nobis carnificinam; tollit misericordiam Dei, cujus est semper ad bonum creaturæ respicere, & vice ipsius aridam quandam poenarum & puræ justiriæ narrationem ingerit : Sic etiam & phrasi sanctarum Scripturarum & San-Aorum, five ex iis five ex Ecclefiz more & fide loquentium, prorsus dissentire & quodammodo repugnare. Si ergo hæc omnia funt infignia antiquæ fidei & persuasionis testimonia, tota hæc sententia nova est. Et si Græcis sub traditionis, & non opinionis tantum no tione proposita est, apparet eos non immeritò Latinis objecisse, quod Traditionibus superseminarent zizania, & novas doctrinas ab antiquis ignotas superinducere Ecclesiis laborarent.

Novissima tandem, sed non levissima contra vulgarem Purgatorii explicationem exceptio est, quòd in Animabus corpore solutis alia impedimenta Visionis Dei percipiendæ præter charitatis defectum ponit. Cum enim non fit alia propofita sandæ Ecclesiæ demerendæ Beatitudinis via, quam regalis illa charitatis: Hæcque sit doctrina Christi Domini & Apostolorum, hæc sanctorum Patrum, hæc totius Ecclesiæ: alias difficultates & impedimenta citra horum authoritatem moliri plane videtur contra totius Christianæinstructionis & disciplinam & authores pugnare, & exceptionem contra eorum leges interponere. Præterquam quod vera Theologia afferit charitatem persectam esse dispositionem, necessitantem seu determinantem Deum ad offerendum sese Visioni Beatorum, ut non possit magis abstinere Deus abesse visum Animæ in charitate perfectæ, quàm a concreanda Anima rationali perfecto embryone, vel ab infundenda existentia cum inferiorum causarum actio id efflagitat? Clarissimum autem est, dicentes Animam in primo instanti separationis habere eandem charitatis eminentiam, quam habet cum admittitur ad conspectum Dei, & interea distineri ab intuiru beantis faciei, clare hanc dispositionem non esse sufficientem & adæquatam declarant, & necessarium esse ulteriorem aliquam confirmant, cujus nullum vestigium in facris literis & Sanctoru n monumentis accepimus: Ubi præter peccata non audimus aliam maceriam quæ sepa et nos à Deo'

Videtur tandem oppositum hujus doctrinæ & à Concilio Florentino, & à Benedicto unde-

cimo

il

V

n

A

cimo fatis clarè esse definitum, quorum hic determinat Sanctorum animas nihil habentes expurgabile, statim ut decedunt ante diem Judicii facieni Dei cernere; illud his adjicit & animas recenter post baptismum, decedentium & purgatorum post mortem, de quibus omnibus pronunciat mox in cœlum recipi. Quâ utrorumque phrafi hoc ex intentione eorum certum statuitur, nihil præter expurgabile, hoc est, sordes, hoc est, peccara, ingressum cœlorum seu evidentem Dei aspectum impedire. Suscipiamus itaque, Atqui omnes extra peccatum mortale decedentes post primum momentum quo asseruntur persecte converti ad Deum, nihil habent expurgabile, sed sunt purgati post mortem: Ergò omnes immediate post primum momentum recipiuntur in cœlum: Nonne clarum est totam hujus Purgatorii fabricam interire ex doctrina dicti Pontificis & Concilii? Etsi enim possint æquivocationem aliquam vocis prætexere, fignificatio tamen propria & dogmatica hoc habet quod dicimus, & dura est & impropria, & quam ipsimet Theologi devitant, cum sese explicant secundaria explicatio purgationis, pro sustinentia poenarum non auferentium sordes Animæ, quantumvis ne videantur recedere à majoribus & usu Ecclesiæ in vulgari converfatione eam usurpent apud non intelligentes discrimen diversorum fignificatorum.

### DEMENSUM XVII.

Processisse hanc sententiam ex ignoratione Natura spiritalis.

Andem Lectori intimandum est, pro conclufione hujus partis, Errorem Scholasticorum altiorem esse qui hujus falsitatis causa fir: Nempe quod non saris doctrinæ cuidam à Sancto Aquinate & Schola ipfius receptæ fint obsequentes. Ea docet in spiritibus abstractis neque discursum esse, neque compositionem, sed simplicem dumtaxat apprehensionem, & propterea falsitate & errore in ils non reperi. Scilicet existimat S. Doctor hæc ex corpore in nobis originem trahere, in immateriatis non esse expectanda. Experimur siquidem compositiones & discursus ex succedentibus memoriæ in phantafiam impetibus nasci, quos si tollas impossibile est successionem inter indivisibilia contingere. Omnia itaque uno quasi oculo & icu spiritus nudos necesse est conspicari. Cum itapue nudis definitionibus apud Animas materia liberas res scientiæ agatur, neque possit vocum æquivocario eas obumbrare; clarum est nullam in eas falsi potestatem esle : cum nulla præcipatio esse possit, ubi nulla est mora necessaria. Neque principia itaque, neque connexio latere potest, quare neque consequens veritas.

Evidentior fortassis erit hæc ratio, si cogitemus Animam, cum primò corpori insunditur

talem

talem esse qualem materiei qualitas exigit; quia scilicer actio naturalis, hoc est, seriem causarum non prætergrediens, non potest nisi ex subjecti existentià agere, & hoc facere quod ex subjecto fieri natum est: Est autem mors & ipla quoque naturalis actio, faciens quod ex homine natum est fieri, Ens puta spiritale quod Animam dicimus. Sicut verò dispositiones Embrigi vel seminarii tuberis designat futurum hominem, fic hominem tota vita talia vel alia cogitavisse & voluisse per relicta vestigia defignat futuram Animam. Facit itaque mors Ens quale ex sic affecto homine natum est prodire; & Ens factum tale est, donec denuò contingat quasi refieri, quod in resurrectione demum expectatur. Est enim esse spiritale Anima ipsum factum esse totius vita, hominis, & comparatur ad ante actam vitæ; ficut esse Romæ ad perigrinari Romam, & esse fanum ad eam quæ fub medico est curationem. Unde fit non posse esse motum in futuro sæculo, cum quies & non motus fit terminus motus: unde Animam scire, vel gaudere, aut dolere in futuro saculo, est esse in eo actu scientiæ, vel lætitiæ, aut mæstitiæ in quo ex ipså vi mortis & dissolutionis est posita.

Et hæc est ratio, quare immutabilis sit quæcumque resolutio sacta; quia scilicet nulla sunt instrumenta, nulla diversitas partium quarum una in alteram agar, nulla materiæ & agentis distinctio; quæ omnia requisita sunt ad mutationem. Atenim mirantur aliqui quomodo Anima salsis opinionibus, quibus hic imbuta erat, libera esse possit, & non affectibus spoliata qui ab iis pendebant. Quibus respondendum est, hoc non contigere ex discursir

aliquo, sed ex præciso mortis idu. Cum enim impossibilis sit spiritalis natura quæ simul semelque assentiatur duabus contradictoriis videns volensque ipsam contradictionem, nihilque (ut dictum eft) latere possit Animam, clarum est veritatem esse fortiorem falsitate; & cum una tantum inesse possir, eam, falsitate deficiente ex vi ipsius constitutionis Animæ per mortem ipfi inesse: affectus autem, cum non fint contrarii neque contrariorum, fimul in mente subfiftere, quia vis mortis secundum subjecti præparationem suam molitur creaturam. Theologi autem contra quos agimus. per omnia absurda vagari maluerunt, quam adeò aperræ veritati manus dare. Primò itaque Animam esse actu Ens in homine asserunt. quòd est clarè eam assistentem, & non informantem, & constitutivam unicientis & substantiæ sustinere. Deinde potentias ei tribuunt contra omnem Metaphyfices saporem. Cùm enim potentia perficiatur ab actu, quæ possibilitas est ut puro actui adveniat potentia velut ipfius actus? Quinimmò si faciamus potentiam esse intellectivam, cum Anima sit actu intelligibilis, ipsa erit primus actus potentiæ ante ipsum intelligere. Quare intelligere immediate erit actus substantiæ Animæ, & non potentiæ intellectivæ. Tertiò ponut potentia intellectiva esse activa in semetipsam, contra prima & manifestissima naturæ principia, quibus concluditur ide indivisibile ens non posse esse in potentia simul & actu. Sed evadunt alii hæc incommoda, distinctionem entitatum statuentes. Verum infæliciùs emendant quam erat peccatum, vel enim peccani contra notionem entis, plura entia seu entitates sub unam exiexistentiam concludentes, cum ens significet quod natum est existere: vel in eadem indivisibili entitate multiplicant plures solidas substantias, quarum singulæ proprias existentias sortiuntur. Unde non est mirum si inquinaræ Theologiæ peraguntur rei, qui tantopere in Philosophiam injuriosæ incuriæ manisestò tenentur.

# DEMENSUM XVIII.

or rection, underline of our

Commercial and best of the commercial

Respondetur objectis ex sanctis Patribus.

may a look win min with the new CUpereft his que in oppositum afferuntur Ocongruam meditari responsionem. Ex sacris itaque literis pro ipsa lite, hoc est, an serior citiórque fit fingulorum ex poenis liberatio, nihil dum sese mihi obtulit. Siquid in alium usum, puta ad probandas vel pœnas vel ignem vel fatisfactionem divinæ justitiæ exhibendam congeritur, crediderim ex supra dictis non difficilem esse solutionem. Si enim vermes & tenebræ & stridor dentium metaphorice explicantur, cur non ignis? quanqua hoc accurate satzgendum est actoribus, ut Ignis de judiciali non possit intelligi. Similiter in iis quæ satisfactionem divinæ justitiæ slagitant, spectandum num tempore resurrectionis non sit agendum quod facræ literæ docent. Quibus præmiffis cautelis, non expecto ut cuiquam ex facris codicibus nimia molestia creetur.

E 3

Quoad

Quoad Sanctos, Augustinum citant, 24. de Civ. Dei, loquentem de adultis, qui leviora peccata commiserunt. - Constat (inquit) tales ante Judicii diem per pænas temporales, quas eorum spiritus patiuntur, purgatos, eterni ignis supplicis non tradendos. Loquitur de iis qui decesse-rant, expresse asserit spiritus eorum pati, expresse purgatos ante diem Judicii, & tandem hoc constare. Verum vo constare facit testimonium non constans esse ex adversariorum parte. Cum enim in eodem libro nnico interjecto capite dicar non constare utrum hic & ibi, vel ibi tantum, vel hic tantum, ut non ibi purgentur spiritus, manisestum est vi constare tantum cadere super hoc, quòd Animæ purgentur, & non tradantur ignibus æternis: de cæteris verò incertum fuisse Augustinum, nisi de eo quò d saltem in die Judicii purgandi forent, quod ipfi conftitisse supra explicuimus. Sensus itaque periodi citatæ est, constare Ani. mas defunctorum in levioribus peccatis per pænas seu pænitentiam quam exercent ante diem Judicii purgatos, non tradi ignibus æternis in die Judicii, ut differentia inter duas explicationes fit. Ut ego asseram mentem Sancti elle, purgari iplas Animas per pœnas præcedentes ante diem Judicii, sed finitas vel finiendas in ipsa die: Adversarii ipsam purgationem finiram ante diem Judicii explicent. Cogit autem nostram explicationem esse mentem Authoris, incertitudo ipfius in hoc ipfo libello, & ad Dulcitium, & in Enchiridio c.69. & constantia in purgatione peccatorum in die Judicii. Adeò ut vero non præoccupato non possit de sententià ipsius manere dubium. Augustinum excipit Eucherius Lugdunensis,

exi-

existimans moram purgatoriarum pœnarum esse majorem pro qualitate criminum. Sed cùm clarè de purgatione ignis per quem transeunt justi, hoc est, de igne conslagrationis loquatur, clarè nihil adversum nos facir, cùm tota mora etiam longissima non possit illum diem excedere: Præterea quid vetet verbulum illud mora non pro tempore, sed pro obstaculo seu pro difficultate vel obice purgationis accipi? ut significet, quo culpæ majores sunt, eo majori disticultate & dolore seu pæna

purgarionem effici.

Post hos seguuntur duo luminaria suorum remporum, Gregorius & Beda, hujus sententiæ sequaces, vel potius principes; Viri tanti, ut testimonia eorum non magis contemni queant quam negari. Etfi Melchior Canus fidem ipfis nonnihil elevare videatur: Vir, si quis alius inter facri Tridentini Concilii Scriptores gravissimus. Cam enim præmisisset l.11. de locis c.6. non omnia esse undequaque persecta quæ etiam magni authores scripserint; adjiciens, Summi enim funt, bomines tamen. Qua ego eadem de Beda & Gregorio jure fortasse ac vere dicere possum. Quorum ille in Historia Anglorum, bic in Dialogie, quadam miracula scribunt vulgo jallata de credita, qua bujus prasertim saculi Aristarchi incerta esse censebunt. Credo ipsum de illis potissimè historiis intelligendum, quibus Paschasius Diaconus & alius anonymus Thermarum servituti narrantur post morrem condemnati, quæ adeò displicuerunt posteris,ut nihil simile meminerim deinceps commemorarum, nisi superioris sœculi initio de quâdam Monachâ quæ carceratos in glareis Tagi desunctorum spiritus precibus suis liberavisse profitebatur. Sed E A

Sed hujus Historia & in Hispania oppugna-

ta, & in Galliis irrifa eft.

Cæteras, quæ in Gregorio leguntur de mortuis narrationes, sicut etiam in Venerabili Beda, nescio cur sæculi sui Aristarchis non fore probatas dubitaret; nisi fortè quæ in Beda describuntur pro gestis accipiar, non pro visis, hoc est, pro corporeis repræsentationibus spiritalium pœnarum, vel allegorica expressione intellectualium conditionum in quibus hi spiritus laborabant. Exceptionem itaque contra horum tabulas fic concipio, ut asseram fidem non eandem deberi fancto Historico, & fancto Doctori; Historiam enim non effe tanta authoritatis capacem quantæ funt Dogmata theologica: Hos autem Sanctos, ipfis sese testibus, doctrinam hanc de liberatione Animaruna ex historica fide accepisse, & quod sequitur, fundamentum firmius quam historia habeat, nullam vendicare: Non itaque hac in quastione Patrum & Doctorum nomen & authoritatem obtinent, sed historicorum, quorum fides narrantium ab ore pender. Ab his tamen (quantum suspicari conceditur) tota firmitas & fuecessio derivatur : Ex eo enim tempore in ingentem molem creverunt visiones de liberatis à Purgatorio spiritibus, præsertim postquam vir summe æstimatus Odilo Abbas Cluniacenfis hanc opinionem per cuncta fua monasteria mandato speciali de observantis postridiè Calendas Novembres mortuorum feriis dispersit.

## DEMENSUM XIX.

De authoritate Apparitionum & Visionum.

Roximum igitur est, ut de suadelæ vi qua imprægnatæ funt Vissones aliquantulum disseramus. Et in ipsa fronte notabilis est differentia inter has Visiones & Propheticas; quod Propheticæ ad instruendum populum, hoc est, Ecclesiam, singulatim & ex intentione operis tendebant, Hæ autem ( quantum ex narrationibus colligere possumus) videntur directæ ad utilitatem Animarum in poenis existentium, quæ utilitas nihil publici eft, sed privatum quoddam bonum, & adeò ignotum, ut præter conscientiam revelatarii nullam habeat manifestationem. Ex hâc consideratione deduco, Nullo modo ex authoritate Propheticarum ad has descendere aliquam veneratio. nem, licer ex disparitate inter eas levis evadat harum existinatio, dum ipse finis propter quem universim creduntur offerri, ambiguus & latens eft.

Enimverò si jaculemur ultra sensum, & quiritemur cur huic animæ magis quam aliis mille
præstetur hæc gratia, ur liceat vivis appar re
& suffragia petere; cur non immediate post
mortem, sed post aliquot dies vel menses, interdum vel annos permittatur subsidia quærere,
& non prius? cur à certis personis, & non ab
aliis? cur limitato tempore, & non donec
absolute liberaræ sint? cur tandem speciales
preces vel satisfactiones petantur, Quid. est
quod commocè responderi possir?

Es.

Omnia .

Omnia ad secreta judicia Dei & beneplacitum quoddam ratione nequaquam constans & sirmatum referenda sunt, & in tenebras resol-

venda:

Alterum in his Visionibus advertendum est, gudd non fint armate publico testimonio, dico eventuum vel miraculorum. Cum enim illud quod videtur, totum inter entia iuvifibilia geratur, neque eventus aliquis potest Visionis veritatem solidare, neque miracula ad confirmationem patrari ex natura rei, neque in plerisque aliqua est occasio ea petendi, neque usus in historiis aliqua recitandi. Est quoque Visio ex natura sua talis ut coram nullis testibus peragatur, sed in Anima ipsius videntis, & per consequens ex folà ipfius fide pendens, qui interdum Rusticus est, vel fæmina, vel alius quispiam imperitus judicandi ea quæ intra animos nostros agitantur. Etfi aliquando vir vel sanctitate conspicuus, vel ea quæ inter homines reputatur prudentia clarus fit; etfi (ut verum fatear) paucæ Visiones hujusmodi hominibus aspectantur, Quid miraculi est prudentem semel labi? Pium verò decipi adeò frequens est, ut extra querelam positum sit. Adde his, quèd ejusmodi novi. tates avidis incidunt popelli auribus, & proinde citiffime augentur, & in immensum crescunt. Quin & ipfis interrogationibus cupidorum miranda scrutari, confunditur memo. ria narrantis, ut nesciat satis quid viderit; incipiat credere se sana vidisse,& cum circumstantia aliqua deturpans narrationem obvia venerit facile eam emendare, & putare sele in deceptum paratus fit.

Major suspico cadit in hoc genus revelati-

onum ex eo quoTheologi non tradant regulas quibus veræ à falsis distinguantur. Unde constat neque ipsos, in quos est actio revelationis. claris eas fignis dividere, vel fi discernant ( ut de Matre sua videtur testari Augustinus ) ea figna non posse satis aliis explicare. Unde ficut non est dubitandum quin revelationes privatæ nonnunquam communicentur Sanctis, sic totum genus ingentibus tenebris & ambiguitati subjicitur, neque potest ab iis, qui ipías actiones non vident, firma argumen. tatio texi super earum subtegmine. criminationem Personarum qualitas, quæ plerumque sunt fæminæ vel fimplices viri, vel atræbili obnoxii, vel multa meditatione & exercitatione solitaria fixa imaginatione obstipi. Non rarò ægroti, morti proximi, denique extasim passi. Horum verò omnium prudentia & cautela indiget extrinseco præsidio. Labes autem hæc magis tangit antiquiores revelationes; solent enimin hujusmodi eventis principia esse incautiora, donec experientia paulatim lucem rebus afferar, & errores detegat quibus tenebantur priores.

Attamen nihil adeò hunc locum enervat & invalidat quàm ipía potentia Phantasiæ, cujus immanes præsiigias paucorum est & expertorum præcavere vel retegere. Aio itaque tantam esse hujus sacultaris potestatent, ut cogat nos credere, ea soris geri quæ teapse nusquam sint, sed merè ludi phantasmatum intus acti. Hoc testantur somnia, & sebrientium deliria, & hypocondriacorum ludibria. Memini ipse cùm aliquando spectans tignum quod è tecto extabar, cogitarem de accidente pro illà ætate satis mihi molesto, apparuisse rigni extremum

quafi.

quasi caput recisum; adeò ut vultum, etsi conscius illusionis, cogerer avertere: & quoties
oculos in idem tignum versarem, toties me
horror apprehenderet. In crepusculis atque
etiam interdiu facilè mihi sese offerunt species
hominum vel animalium de longè, quas com.
minùs adortus comperio ex truncorum vel
saxorum aut aliarum rerum partibus ad oculum per radios commodos invectis esse compositas, & aliud persuadere (nisi experientià
magistrà ipse me reprehenderem) in rebus esse
quàm reverà existat. Sed huc usque adeò perspicuum est quod conor, ut contrà prudentior

nemo objecerit.

Aio itaque rursus, Vivaciores sæpenumerò esse & penetrabiliores has apparenrentias, quam ipsas sensuum percussiones. Memini cum adhuc puer variolarum paterer incommoda, vidisse mihi visum aviculas quasdam juxta lectum micas depascentes adeò vegetè, ut usque in hanc diem viridis fix & vernans earum imago. Consanguinea quædam mea cum parili malo teneretur, & medicorum justa columbas sectas pedibus admotas haberet, imaginata est soleis equorum ferreis armatos sibi pedes, apprehensione tam radicata, ut postquam per plures dies phrenesim exuerat, me Cui præ cæteris tunc assistentibus confidebat ) adjuraret, ut seriò ei confirmarem an vera fuissent quæ in phrenesi visa fuerant.

Intersui. rursus, cum puer quatuor ut minimum supra denos exactis jam ætatis annis, è somno vigilans, adeò sixam imaginem pueri albis vestiti tanquam sibi astantis stantis retineret, ut non obstante lumine quod intuleram, neque præsentia sociorum aliquot in eodem cubiculo cubantium, & eum alloquentium, horreret, sudaret, somnum admittere non valeret.

Rationem horum accidentium vidit Philosophus, exprimens nobis cur soni leves
inter somnos apparent magni, quod in me
ipse notavi, & aliquando somniorum occasione hujusmodi sonitus extitisse. Est autem ex opposito horum quæ vigilantibus
usu veniunt. Cum enim vigilantium sensus
multis objectis occupentur, singulis secundum proportionem virium suarum eos
percellentibus, illud verò solum percipiatur quod cætera excedit, & insensibilia
vel consus reddit, consequentia habet, ut
in ea mensura se faciat percipi qua cætera
superat & excedit.

Palam rursus est in somniantibus deesse totam hanc foris impellentium turbam. Unde siquid oppositos obices sic transir, ut cæteris non aperiat viam, ingenti quadam vi & mole incidit in sensorium, & illud quasi totum occupat, & ei prosunde im-

mergicur.

Cum itaque ex morbo vel alia dispositione corporis capitisque par effectus, hoc est, impedimentum cæterorum visorum inductum suerit, contingit vehementem esse impressionem alicujus objecti quod plenarias vires accipit in phantasiam, & per consequens vivissimum in eam motum exercet, & rerum sensationem luculentissimam ei imprimit. Ex quibus liquere potest vegetam apparitionis lucem non arguere Visionis ipsius à Deo originem, sed solitariam & aptam phantasiæ accommodationem. Unde cum solius corporeæ activitatis testis sit, magis præstigiæ & sallaciæ savet, quam veritatis patrocinio.

Quærenda sunt itaque Visioni (cujus testimonio prudenter adhæreamns) ejusmodi auxilia quæ phantafiæ vires excedant. Cujufmodi sunt discursus longiusculi cohærentes, talis revelatio novæ alicujus veritatis, quæ ex semetipla fit constans, hoc est, fundamentis ipsa ratione certis nitatur, vel quam eventa. probent adeò specialia, ut casus vim transcendant, quæque expressa novitate floreat : qualis fuit(fuerit modò) quæ Ptolomæo per fomnum apparuit, Draco folium ( non priùs visum ) ore ferens, quo sanatus postmodum est, agnità ipså herba ex vi somnii. Quantum enim evidentia magis intelligibilis est, tantum etiam naturæ vires supergreditur. Non quòd ambigam etiam per fomnia vel extafim naturalem effici posse,ut non expectata demonstratio vel carmen interdum profiliat, sed ut cum quid in his quod naturæ vires superare existimatur exit, firmius sit argumentum cœlestis originis.

## DEMENSUM XX.

Quomodo anthoritas Visionum sese habeat ad anthoritatem Historicam;
Et examinatio aliquarum;
in particulari.

Quoniam autem supra respondimus, San-cos in his audiendos tanquam historicos, ad illius gradus certitudinem hujus argumentationis potestarem componamus. Certitudo itaque Historica persecta videtur esse, cum res coram millibus gesta, multorum quoque ceu universali quodam suffragio confirmatur. Qualis puta fuit Pharsalica pugna, adeò publicè acta, sæculóque quo tor floruere Scriptorum ingenia. Sed heu quam longé ab hac firmitate discedit Visionis alicujus fides! Succedit particulare factum & paucorum authoritate suffultum, qualis suit desensio Ligarii ante Czsarem. Sed idoneos testes res habuit, oculis ac manibus tenebatur, sensibus obvia suit, manet ipsum opus. Adhuc constantiam aliquatenus tuetur Historia. Tertium gradum occupant secretò patrata vel prodita, sed à fido & oculato vel aurito teste posteris confignata, ut Ludovici Galliarum undecimi à Cominzo revelatz cogitationes. Et cecidit jam pænè historiæ fides, eam tamen retinet Cominzi probitas & narrationis verisimilitudo. Quarto itaque gradu sedent arcana gestorum secundo aut tertio relatori nixa. Sed

& hæc objecta saltem intervenientibus nota fuerunt, & veri simulatione non aliena à side: laxatio est in mediis quasi articulis inter rem actam & Historicum publicantem. Et hæc

historicæ fidei infima est sedes.

Hæ autem quas stabiliendis Ecclesiasticis dogmaribus congerunt Theologi relationes, his longe inferne distant. Cam neque ipsa res constet videnti, ut qui de ea judicare num à Deo vel natura fit rarò intelligit. Rursus cum sit de sese quiddam quod inaspectabilem manum efflagitet, ipsum se credulitati eximit, nisi validis & quasi ferreis vinculis intellectus. colligetur. Præterea, ut est avidum hominum genus mirada five cognolcendi five prodendi, per omnes articulos aliqua, vel emendatione vel supplemento ejusmodi historiæ perfici & adaptari natæ funr,adeò ut cum ad scriptorem. pervenerit, jam alia omnino res evalerit, neque ipsum prorsus effugit quin de suo vel additum velit vel detractum, ut suo intento magis propria adveniar. Quanta iraque demum est Visionum fides que ab historica adeò profunde dehiscit? Et huic tamen nisi in dogmate Theologico cedamus, conclamatum est de nobis.

Si vacat verò etiam in speciali experiamur. Revelationes Sancti Gregorii tres sunt; de condemnatis ad Thermas dux, tertia de Monacho proprietario. Quantum ad priores, si doctrinam posteriorum respicimus, prorsus contemnenda erunt. Docet D. Thomas, Animas separatas non esse activas, eo quòd cor. pus proprium & substantialiter conjunctum sit sphasa activitatis ipsi, & instrumentum ad alia movenda, & quòd Angelus soret si posset

in cotpora separata operari. Rursus, quæ pœnalitas in his servitis? aut credemus Angelum Raphaelem cum Tobiz inserviit pœnis esse deputatum? Deinde novi servi in Ther. mis quomodò confervos latebant à Dominis non agnoscebantur? vestitum & convictum cum cæteris observabant? Tandem si hæc pro exemplis susciperentur, cur non Metalla plena funt Animabus mortuorum? vel quas nugas non licebit expectare? Profecto, similes hiftoriæ ad elevendas & vilificandas Purgatorii pœnas, aut facta, aut natæ funt. Alterum exemplum de Monacho. enim fibi bene esse, & accepisse communionem cum prius igni tortus esset. Ecclesiz iraque redditus est, non colo; sed si peccato absolutus, cur cœlis exul, si moderna doctrina sana est? Rursus, cur non ad primam missam, sed post triginta accepit communionem? Certe excommunicatio sublata fuerat, cum potestas orandi pro eo facta est; & aliz revelationes tum Gregorii tum Beda, Misse pro defunctis celebratæ virtutem ad solvenda vincula prima vice extendunt. Præterea, remissio peccati post trigesimum diem, neque cum antiquis neque cum modernis convenir; his iram primo momento, illis in die Judicii eam collocantibus. Tandem, quid monstri est excommunicatio in futuro faculo? An ut credatur in peccato mortali decessisse & esse ereptus ex inferno? Certè Animas purgante exercitas igne nullus dubitat Sanctas & communionis Ecclefiastica participes agnoscere. Hujusmodi ad Errores pronæ narratiunculæ quam authoritatem inter fideles possunt emereri?

In Venerabili Beda unica est quantum me. mini sententiola, quæ pœnarum ante diem supremum mitigationem tradit, & sic interjecta Angelicæ poenarum explanationi, ut ex persuafione illius ætatis ab aliquo ingesta videatur, cum nullam ad quodcumque visum relationem habeat. Visa autem ipsa ejusmodi funt, ut Allegoriam admodum suavem & concinnam conficiant. Sed hoc notandum, ita pœnis liberari ut ad cœlestem gloriam nequaquam admittantur; quod & modernorum placitis, & Concilii Florentini & Benedicti undecimi decretis subcontrarium est, quæ id laborant ut non nifi peccatum à visione beatifica spiritus abstractos dissociet. Par est de aliis revelationibus judicium : fi enim non funt purè simplices in aliqua parte, ferè abborrent puritate Doctrinæ Ecclesiasticæ. In aliqui. bus leges detentas in Purgatorio Animas pro debitis inter vivos solvendis; in aliis definitum tempus auxilii ipfis concessim. Magnus Odilo tantus hujus opinionis propagator fertur fuis & suorum precibus Benedictum octavum Purgatorio liberavisse; sic tamen ut secunda eleemosyna exigeretur à Joanne successore, quia prior ex rapinis fuerit collecta. Quid hoc? Num preces Monachorum irritæ funt, fi eleemosyna ex rapto impertiatur? Dura lex, ut Monachi hoc scire & cernere teneantur, nisi forte commoda, si priorem non reddant & secundam pro eâdem fideliâ promereantur.

Sed enim totus hic locus nescio quomodo extricabitur. Quid enim dicemus? Opulentos triduo purgationem redempturos, quam triennio pauper obiturus sit? Certè non leve ad aggerendas opes argumentum, quale neque

in Evangelio neque in vita Christiana adhuc inaudivi. Attamen quid aliud vel spirant vel sperant, quibus tantum curæ est ut consertæ mortuos comitentur missæ? Attamen postquam ex his quædam ex Scholis exibilatæ sunt sententiæ, etiam ex visionibus & revelationibus disparuerunt, ut videas à vulgatis sententiis originem trahere Revelationum hujusmodi conditionem. Unde apud Græcos etsi leviores Latinis existimatos, nihil hujus generis citatum invenias; etsi de refrigerandis ipsis damnatis plura quam apud nos, scilicet quia neque hujusmodi Purgatorii essistio apud cos obtinuit.

### DEMENSUM XXI.

Unde mira in pradictionibus eveniant, absque ope supernaturali.

Sed quid aio? Tótne viros graves, sanctos, Scommentos esse miracula hæc Visionum? aut certè à Diabolo illudi sibi passos? quorum amborum urrum sit magis nesastum, non est judicaru sacile. Ego verò non libenter audiam sic præceps & arrogans. Unde ergo tanta apparitionum copia? Dividenda est Apparitionis notio: Alia enim vigilantibus & videntibus essertur, Alia somno vel extasi clausis sese infinuat. Prima species de læso organo est magis suspecta, si soli uni se offerat spectrum, sive solitario, sive in societate, si noctu vel in tenebris, si affecto malè, si post molestum dolorem

lorem vel infortunium; suspicare naturam & læsum cerebrum, etsi nonnunquam ex sola præoccupatione mentis hoc ipsum natum est usu venire. Relictæ speciei casus est magis perspicuus. Obseptis enim somno vel extasi multa intrà molitur Animus quasi foris proposita, quorum nihil extra phantasiæ tem-

pla vivit.

Sed obviat huic decreto exemploru ingens numerus, quibus constat somnia inter & extases absentia, futura, seereta quæ nullo sensu comprehendi valent, prænosci & dici. Quæ ego neque negare tot palam testibus aufim. neque illibate præterire. Addo igitur plerumque verisfalsa intermixta in hujus generis revelatis conjungi. Unde fit ut non rarò atrorum præstigiis geniorum tribuuntur. Quantum in his valeat natura, fic investigo. Dictum jamdudum est, Animam somno vel extasi sopitam acriora sentire memoriæ & fluentium intus phantasmatum spicula, ex eo quod vacuz fint cellæ & immunes ab instigatione aliorum occursantium objectorum. Addendum vi. detur ab hâc quiete fieri, ut veritates magis se aperiant, ut ordinatius sese oftentent phantalmara, ut agiliora fint ad lequelas immediaras imprimendas. Unde historia illa de S. Aquinate triduum in extafim impendente, & post solutionem ejusdem profitente, se plura eo triduo vidisse quam vel tota vita scripserat, vel scribendi otium jam tum morituro futurum erat, mihi tanto Contemplatore prorsus digna apparet. Neque diffidam in hujusmodi situ posse evenire, ut scientia aliqua (qualis est Catoptricorum) simul imprimatur. Ipsis principiis potentia diaz quietis sese pandentibus, & in theoremata conjuncta sponte sua derivantibus. Siccine apud Bedam una noche metri & merlodiz artisex natus est? Nihil paciscor.

De me memini, cum ætas operationi phantasiæ erat magis obnoxia, visam adventus ad Judicium Domini per somnum imaginariam speciem, & volantes in nubibus Sanctos coloribus mirè gratis, qualesque quæ inter nos spectantur non queant pro merito imitari, & creatos in appetitu sensitivo conformes motus, quos etiam vigil nutriendos censui.

Memini Juveni cuidam, è laxata per ebrietatem & fumi panacæi usum (qui nondum sese per multitudinis umbram desendebat) vitâ, resipiscenti, objectam in sebre acutâ Dæmonis speciem tubo flammeo fumum ipsi propinantem, & fimul facinorum quæ tota vità perpetraverat distinctissimum catalogum memoriæ ipsius impressum. Hujusmodi aufim ex naturæ efflorescentis ludo exorta, & autumare & laudare. Cum operofiora funt effecta, naturæ dispositionem acceptatam agnosco; sola verò, an tot & tanta possir, non Memini enim etiam in Sanme implico. carum fœminarum narrationibus advertisse, mira quæ intra pectora ipsarum gesta referuntur, non levem ad phantafiæ motus consensum redolere: Et piæ cujusdam Virginis plena Visionibus historia, & ipsas ferè congruas ipfius apprehenfionibus, & ex cogitationibus quibus Virgo sese inseruerat sponte prognatas frequentissimè ostentabat.

Neque dissimulare possum quôd aurem mihi vellat antiquorum & modernorum exemplorum farrago quædam, prædictiones, vel absentium edictiones miras objiciens, quæ tamen non sunt ejus indolis ut sanctitateni & specialem divinæ providentiæ curam provocent. Attamen quis fit in natura fundus quo creari possint obscurum est. Propter hæc sic meditor. Confessum est hominum genus de quibus hæc narrantur, ferè effe furioforum, amentium, paffioni alicui obnoxiorum, extaticorum, fomniantium, hoc est, phantasiam liberam vel uni materiæ obstructam habentium: Et si libera sit phantasia, de pluribus vaticinari, si addicta est de illo solo cui addicta est. Dicuntur fœminæ quæ maritos vel liberos ultra modum depereunt, circa illos hæc pati; juxta Poetæ - Quis fallere posit amantem? dictum. Furiofi quoque de eâ mareria quam solam mente versant, mira prævidere : Amentes verò, extatici, & somniantes, de pluribus vagè mira interdum proloqui. Sed omnia hæe nullà constantià fiunt: Et vera pravis intermixta, facile doceant non esse à Dei speciali benevolentia hæc munera.

Ulteriùs itaque disputo, hujusmodi phantasias esse subditas levioribus motibus quàm
prudentium cerebra, quæ negotiationibus
suis distenta leves forinsecùs appulsus non
persentiscunt. Sicut itaque Animalia primos
tremores immutati in melius vel deterius aeris colligunt, & suturam tempestatem congruis motibus hominibus circa alia occupatis prænunciant: Ita Amantes ex amatis
secretos suxus patiuntur, & agnoscunt quos
alii prætereunt. Si enim Canis è lepore vel

cervo decisum odorem post plures horas colligit, & ejus ductu ad eorundem fontem perducitur: Quid vetet ab amatis ejusdem modi depulsas ( ut vocat quidam Amator ) emissiones incidere amanti, quæ eum vacuum & huic soli attentum de statu amati moneant. tale somnium vel cogitationem excitando, quæ sit conformis dispositioni Amati in quâ erat cum ille nidor ex corpore ipfius repulfus in aerem agitabatur: Unde nota fit amanti conditio amati, absque publici nuncii alicujus vestigio. Sic fit in aliis quorum attentio non est stipata tot nugis quot plerorumque hominum circa fua & aliena occupatorum. hujusmodi phantasmatum ludos, præsertim ex cogitatione & amore defunctorum emicantes, pertinere crediderim Historiarum de Animabus liberatis, fi examinentur fundamenta, ad quarum rationem reddendam, quæ hactenus scripta, sunt elaborata habes.

# DEMENSUM XXII.

Orationes pro mortuis quid impetrare valeant.

Vexatione, ut in novam non ipså sugå conjiciamur. Urgent enim precum pro mortuis nullum esse fructum, si non pænis ante communem arbitrationem saltem aliqui solvantur. Deinde quid preces valent, si plures preces

non aliud impetrent quam pauciores? neque melius sit iis quos plura suffragia sublevant, quam quibus pauca numerantur, vel plane destitutis. Tandem Dies Judicii à Deo præsinitus est suis adventurus momentis, neque pendet à precibus nostris, sed à prædestinatione Dei; & quando penderet non est hoc quod quærimus, quodque sideles commovet ut eleemosynas desunctis impendant amicis: sed aliquid quod huic Animæ precum merito eveniat, quod ipsius sactis absque his precibus

n

16

se.

p

E

in

to

fu

ad

he

me

to

Cì

tu

ve

VO

tar

pro

no

non foret debitum.

Hæc objiciuntur, inter quæ hoc præ cæteris advertendum, Viros Theologos causari frustra esse orationes pro iis quæ prædestinatione Quid boc monsiri? Adeone stabilita sunt. oblitos esse quæcumque nobis prosperè con. tingant prædestinationis esse dicta? quid de salute ptoprià & aliena? quisquamne prædestinationis effecta esse dubitat? Pro his itaque non erit orandum. Sed si non erit orandum, certè neque laborandum. Cessetur iraque à precibus, cessetur à bonis operibus. Quorsum enim? cum prædestinationis vi & virtute complenda fint omnia. Aiunt quidem, Sed non pro iis orandum decertant quæ nobis constat esse futura. Sed idem nobis la bor recursat: quantumvis enim ignari simus an sit prædestinatione sancitum quod petimue, hoc tamen ignorare non licet, nisi à prædesti, natione ster, non concessum iri quod perimus. Novimus itaque sola prædestinata futura, & quod sequitur, sola quæ petantur digna. Ut non temere fit quod Apostolus hortatur vocationem & electionem nostram ceris in per opera facere fatagamus, hoc est, executioni mandari

mandari curemus. Error itaque argument vel proponentis in eo latebat, quòd confiderabat fic prædestinatum esse essection, ut dissimularet causas esse prædestinatas, seu vias per quas adiretur. Unde palam est, puram incogitantiam suisse hujus oppositionis matrem.

Et ex dictis gradum ad aliam argumentationis partem facimns. Cum enim urgetur nihil dari precibus orantium pro defunctis, reponimus, immò omnia. Si enim ipsa liberatio à pœnis quandocumque fit meritis rependitur supplicantium, ipsa autem liberatio non est aliud quam gloriæ & gaudiorum coclestium communicatio, hæc omnia votis orantium reponuntur in die Judicii. Quid ergo habebuntne plusquam in hoc saculo conges. serunt pià conversatione? Nihil omnino. Gryphum introspice. Dixit herus potens servo, Esto fidelis in domo mea per septem annos, & in nupriis filii mei te constituam administratorem familiæ ipfius. Implevit villicationem fuam famulus, num proprerea est familiæ filii administrator? Nequaquam, nifi ducat uxorem heri gnatus. Amicus proinde villici erit, qui herili filio uxorem curaverit, & magno hoc mercetur villicus. Sic itaque & qui in Purgatorio castigatur hoc emeruir, ut in adventu Christi recipiat mercedem, sed ipsum adventum non est promeritus. Sicut enim est universale bonum, fic non unius, sed omnium votis debetur & supplicationibus.

Propterea, Animabus interfectorum sub altari quiescentibus eum diem precantibus deproperari, responsum est, eum diem à cæterinondu passis quorum numerus implendus era-

F

Quicumque ergo dilgit adventum Domini five tibi five alteri, promovet illum diem; quod facit quicumque retributionem defundis faciendam exorat. Et vides non nisi impleto numero electorum hunc diem, quem prædestinatum clamabat argumentum, nobis appariturum. Consequens est, quodcumque prædestinatum, ita non vetante libertate & contingentia causarum secundarum per quas originem capit, in sua salvum esse firmitate; ut nihilominus, si quidlibet corum deficeret, non esset futurum ipsum quod vocamus prædestinatum. Et applicando ad nostrum usum hanc assertionem: Si oratio pro mortuis non fiat, non futuram esse liberationem non obstante firmitate prædestinationis, ex imbecillitate causarum per quas in rerum naturam progreditur. Orans itaque supplet quod deerat passionibus defuncti, fine quo supplemento non salvaretur.

Replicant, saltem non melius esse ipsi defuncto, five plures preces obtinuerit, five pauciores: Dies enim ultimus æquè citò unis illucebit quam aliis. Respondetur, hoc saltem negari non posse, quin plurium quam pauciorum precum votario magis debebitur illa dies: Eò itaque honoratior & gratior ei adveniat, quam minus eam promoventi. Præterea, hi pii affectus aliorum pro ipso cogniti à mortuis suam vim & dispositionem in Animam introducunt, quâ fortior cum tempus affluxerit in amorem Dei affurgar, & in potiori Bearitudinis sede collocetur. Sunt etiam in genere impetrativo occasiones divinæ providenriæ, quibus plura fic disponat ut grudium sive essentiale, sive accidentale, in die messis augeant,

augeant, quæ alioqui secus disponenda forent. Et cum ex bonis & benefactis ipsius desuncti hæc accidant, inter merita ipsius vel meritis debita præmia computanda erunt. Et si fortè non ex his quæ ipsemet gessit, sed ex bonitate alicujus alterius Personæ ei propitiæ hæc eveniant, in divinam id providentiam resundendum est, cujus misericordiarum non est numerus.

Non superest ex argumento nisi illud unicum, Hæc non esse ea quæ spectant orantes & solliciti de suis mortuis; sed ut pœnis eximantur. Sed neque nos follicitos tenere debet quid fir quod eos moveat, sed quid oporteret eos movere. Et certe Apostolus monet ut non affligamur tanquam desperabundi, sed spem de societate eorum iterum recuperanda retineamus, & hanc in resurrectione expe-Standam. Sed etfi vides affectus magis Metaphoricis Ignium & aliarum pœnarum explicationibus commoveri, dici possunt quæ Concilia & Sancti nos docent torqueri Animas, & precibus relevari; de tempore sileatur tanquam ignorum. Necdum farisfactum eft ? & adhuc poscis subitaneum solatium? Eia fiat secundo post preces tuas momento: Quodcumque enim inter illas & mundi instaurationem intercedir iis, momenti dumtaxat rationem habet. Si adhuc indignaris: Et ego, te celsissimum eorum statum non ignorare tantùm, sed etiam invidere, pariter indignor. Tandem fi non adeò affluentes fint Eleemofynæ, neque tam multi erunt Sacerdotes, cætera indigni & scientia & moribus, hoc uno freti stipendio, in dedecus & contemptum Ecclefiæ, in deceptionem Animarum, & scandalum tumtum intra Ecclesiæ claustra tum extra degentium. Non submittetur sides Catholica ir.
risioni exterorum, dum filii ipsius ea conantur adversus Hæreticos propugnare, quæ neque desendere possunt neque probare, cum
sint ex vocibus à soro & mercatura, non à
natura vel Christianis dogmatibus mutuatis
introducta. Hæc itaque sicse habeant.

### DEMENSUM XXIII.

Praxim Ecclesia, quatenus voce & intelligibiliter declaratur, esse pro sententia antiqua.

/ Ltimò praxim Ecclesiæ, quam falli vel fallere impossibile sir, magno cum clamore ingeminant. Porro hanc partim ex precibus quæ pro mortuis funduntur, partim ex Indulgentiarum tum erogatione tum acceptatione premunt, tanto cum plausu, ut operæ pretium fit intus rem intueti. Prima proinde quæstio est, cum praxim Ecclesiæ objiciunt, de qua loquantur; uniwerfali, an particulari? Et universalem à particulari rursus distinguo tempore, hoc est, an novam dumtaxat appellent universalem, an antiquam etiam intra appellationem claudant? Si universalem locis (ut certe oportet, fi quid velint conficere; alioquin enim non aliud quam probabile argumentum, & proinde fallax ipsa sua confessi. one producunt ) hoc mihi clarum reddant, in Ecclesia Græca praxim quam celebrant vel antiquitus fuisse, vel etiamnum esse in usu? Certe neque in Concilio Florentino, neque in Unione Armenorum, neque in professione fidei ab Urbano octavo præscripta Orientalibus quicquam exprimitur ex quo hæc doctrina

elici possit. Quoad rempus quoque palam est ante Gregorium & Bedam non suisse praxim aliquam notabilem in Ecclesia Romana, arque adeò non nisi post Odilonem generalem aliquam praxim suisse, hoc est, ante circiter sexcentos annos. Talis autem praxis nullo modo potest universalis secundam tempus dici.

Esto itaque quæstio de Occidentali Ecclesià pro quatuor vel quinque sæculis posterioribus; nam universalitas aliqua altius exten. di non potest, postquam constat ex Monachorum Cluniacensium precibus & precum effectis, hoc est, ex revelationibus qua creditæsunt iis esse factæ, eam praxim radicem traxisse, cum prius rara & ignota foret. Proxima quæstio est, Quid significatum veniat nomine praxis? Et ne bivio fallamur, divido praxim in voces & actiones : quæ si utræque palam nostræ sententiæ attestentur, quam infælix est hic insultus? Verba in Missali, Rituali, Breviarióque reperiuntur, quibus fi cecidero Judicibus, cedo palmam. In Missali vide Sequentiam, quæ sic incipit, Dies ira, Dies illa: Nonne tota est de Judicio extremo & liberatione in illo facienda? Consule Offertorium, legis, Domine Jesu Christe, rex gloria, libera Animas Fidelium defunctorum de pænis inferni de de profundo lacu, libera eas de ore leonis ne absorbeat eas Tartarus, ne cadant in obscurum: Sed signifer San Elus Michael reprasentet eas in lucem sanctam, quam olim Abrah & promisifti de semini ejus. Hactenus universaliter pro defunctis, mox particulariter. Hostins Opreces tibi Domi ne laudis offerimus, Tu suscipe pro Animabus illis quarum hodie memoriam facimus, Fac eas Domine de morte transire ad vitam, &c. Hæc Hæc quæso viro catholico quid possint signisicare (& sunt Ecclesiæ catholicæ preces) nisi Finalis Judicii examen & determinationem? Postquam desunctus est homo, & preces pro eo incipiunt sundi, ubi est lis aliqua, ubi periculum perenndi nisi in Judicio supremo? Si itaque non precatur Ecclesia de præteritis (quod inutile videtar) non precatur liberari

defunctos nisiin die Judicii:

Video quid his tabulis opponi natum est, Mortuis neque in illum diem periculum aliquod vel ambiguitarem reservari: Quare preces has utrique parti interpretandas ese cum improprietate. Duo regero: Nam in nostra sententia Metaphoram non fingimus, sed prosequimur datam à Christo Domino & sacris Si enim tradiderunt nobis Iudicii appellationem, non ad fignificandam invefti. gationem & cognitionem de re ambigua, quod apud nos fignificat Judicium. Quid enim Deo Tudici obscurum esse prætexi ve potest? Sed ad fignificandum effectum talis Judicii, hoc est, redditionem præmiorum & pænarum distributive bonis & malis, quod in illa die exhibetur; Nonne evidens est Ecclesiasticam locutionem, ut conformis fit sacræ & nobis traditæ, itidem quasi de pendula sententia loqui, dum affectus est ad præmia & pænas? Significant itaque he voces quantum fi diceret clarè Ecclesia, non retribuas iis pœnas inferni, sed viram æternè beatam. Et sic explicanda est etiam illa particula. De morte tranfire ad vitam.

Quamvis sit alius etiam modus quomodò Animæ quæ in Purgatorio sunt, cum Beatisicæ redduntur Visionis participes, valeant non

impropriè dici de morte transire ad vitam. Cùm enim secundum opinionem à nobis traditam habeant hujusmodi Animæ obicem in semetipsis retinentem eas à verâ vitâ, quæ est ipsa Beatitudo; palam est, si oppositum vitæ fit mors, eas cum peccatis & illo obice solutæ eam adipiscuntur, verè dici à morte transire ad vitam. Novi Theologos è foro Jus quoddam ad Beatitatem in his Animabus afferere per quod participes vitæ constituantur. At fallunt hujusmodi vocabula, cum pro allegoria proprietatem in iis quærimus. Neque verò jus ad rem Dominum constituit, sed jus in re: reipsa autem Sanca Anima non jus habent ad vitam, sed fundamentum seu semen, fidem scilicet Christi Domini quæ per caritatem operatur, quæque per ipsum Judicium certissimè fructificat in vitam æternam. Sicut itaque semen nondum inter viva, sed inter mortua computatur; fic & hæ Animæ. Verum advertendum zo mortuum ambigue dici, ahstractive & privative: Et damnati quidem privative sunt mortui, quia extincta est in iis ipsa possibilitas seu radix vitæ Beatæ: Qui purgantur autem mortui tantummodo sunt, quafi nondum vitam adepti.

Alterum quod impingo contrariæ sententiæ est, inexplicabiles esse in ea hos loquendi modos, certissima cum nota eosdem à sensu ipsius Ecclesiæ aberrare. Hoc ut probem satis esset exprobrare ipsis impotentiam: Sed possum ipsas voces ex authore satis voluminoso ut magnus inter eos habeatur, afferre, hoc est, ipsorummet consessione evincere quæsitum. Is de verbis supra citatis loquens excusat eam sormulam, Quia, inquit, sapè deprecantes ea

verba fundunt, que quorsum tendant & quid postulent ipsi prorsus ignorant. Quorsum autem hæc tendant admodum clare designant quæ in ceremoniali habentur. Gratia tua illi succurrente mereatur evadere Judicium ultionis, qui dum viveret infignitus est signaculo Trinitatis. Rurfus, Otemus pro fpiritu Fratris noffri, ut eum pietas Domini in sinu Abraba, Isaac, de Facob collocare dignetur, ut cum Judicii dies advenerit inter Sanctos de electos suos eum in parte dexterà collocandum resuscitari faciat. Rursus, Depreeanur ut sufcipi jubeas animam famuli tui N. per manus sanctorum Angelorum deducendam in finum mici tui Abraha Patriarcha, resuscitandam in novissimo Judicii magni die; ut quicquid vitiorum fallente Diabolo contraxit, tu pius de misericors abluas indulgendo. In Horis quoque Defunctorum in Euchologio Romano. Domine, quanda veneris judicare terram, ubi me abscondam à vultue era tua? - Dum veneris judicare, noli me condemnare. Iterum, Miserere mei dum veneris in novistimo die. Iterum, Ne recorderis peccata mea Domine, dum veneris judicare saculum per ignem. Et tandem, Libera me Domine de morte aterna in die illa tremenda, quando cœli movendi sunt de terra, dum veneris judicare saculum per ignem. Tremens fallus sum ego, & timeo, dum discussio venerit atque ventura ira. Dies ira, dies illa calamitatis de miseria, dec. Adjice his publicas Litanias ab ipso Gregorio magno, ut creditur, institutas, aut certe commendatas; in quibus habes, In die Judicii libera nos Domine. Et in commendatione Anima, In die Judicii libera eum Domine.

Denique siqua est prudentia super, & non famus toti in præceptam sententiam captivati

pensemus nobiscum quam mirandæ cæcitatis & absurditatis foret in Conditoribus facræ nostræ Liturgiæ, (si hoc in Missis Officissque spectabant, ut Animæ è pænis ante diem Judicii eximi postularent ) nullam unam sententiam claram in tam prolixis precibns edidisse, & perpetuò quasi Animum lectoris in extremum retulisse sudicium? Quid tor corundem celebratores, immò & correctores nunquam ausos antiquum & receptum stylum violare? Cum itaque in Ecclesiasticis ceremoniis fignificatio actionum ex vocibus perdeat, & adeò clarè voces de purgatione in die Judicii loquantur, extra litem clarum est hanc esse praxim & intentionem sanctæ Ecclefiæ in omnibus publicis, hoc est, suis sive precibus five facris.

F 5

DE-

#### DEMENSUM XXIV.

Praxim Ecclesia quatenus in actione relucet, stare pro eadem vera sententia.

X dictis satis dilucer quam inconsultus fit ille saltus quo præcipitant sese, qui ex negatâ liberatione subitaria Animarum, ad negationem orationum pro iis fundendarum defiliunt; cum è converso, diuturnior, immò perpetua & nunquam finienda oratio iis debeatur ex eo quod pænæ diutiùs producantur, quinetiam ex eo quòd bonum nostrum cum eorum bono conjungi videamus, preces ferventiores profilire consentaneum est. Docet itaque hæc sententia charitatem quam in amicos recenter discedentes concipimus nunquam deserendam, nunquam remittendam; & quod sequitur, Animos nostros ad futuri fæculi amorem & confiderationem hoc temporario motivo devincit, cum adversa sententia brevem memoriam & longam oblivionem promoveat.

Et ecce ipsa res de alia praxeos parte nos admonet, quæ sensum nostrum esse sensum Ecclesiæ & conformem praxi ipsius declaret. Ea est procuratio precum alienarum pro Animabus desunctorum. Hujus igitur attendamus conditiones quæ utramque sententiam notæ sunt sequi. Si enim verum est, Animas ante diem Judicii ad Beatitudinem extrahi, quam-

vis nesciamus quanto quisque tempore Purgatorium incolar, hoc saltem certum deberet esse, neminem ultra datum tempus detineri. Instantiæ gratiâ proponamus decennium, ut non ignotus Theologus æstimavit. Deberent itaque tum finiri ex decreto Ecclesia pro eo defuncto orationum pensa, ut aliis servirent quæ ipsi abundant. Dicis hoc non fieri, quia incerta est Ecclesia de tempore quantum sir. Esto, sed quousque incerta usque diem Judicii? & hoc de singulis, hoc est, de omnibus? In quo ergo lis nobis maner? Ego fortaffis dico certum esse non priùs liberari, & idcircò femper pro iis orandum: Tu incertum esse quòd priùs liberentur, & proinde idem concludis pro iis semper orandum. Praxis iraque, Pro is semper esse orandum, comunis est utrique: Fortior quidem ex nostra parte, tum ex ratione, tum ex antiquitate, que solita est pro omnibus fine aliqua expunctione orare.

Replicas, fic de fingulis incercum esse, ut de aliquibus indefinite certum fit. Sit ita, quoniam obduras. Sed quid hoc ad praxim, cùm praxis eadem sit urrique parti communis? Numquid ex praxi potes convincere aliquos vagè eripi, cum pro fingulis oras quafi non exemptis? Praxis enim Actio est, & Actio suppositorum, hoc est, singularium & circa Sed ulteriùs urgeo. Finge mente praxim quæ concluderet eripi aliquos: Num, quid non deberet esse mutatio formulæ prccandi, ut pro supplicatione succederet graviarum actio, & non ulterius deprecatio continuaretur. Hujusmodi praxim oftende, & vicisti: Sin minus, & ego è diverso, & pios Viros produco usque ad mortem pro avis & abavis.

abavis orantes; & cùm ipfi moriuntur statuentes Ecclesias, Ptochodochia, & hujusmodi instituta æterna, ut pro sese & suis usque ad novissmum diem supplices pro misericordia preces Deo sundantur, duo me puto manifeste evicisse, & praxim clare ex mea parte esse, & nihil omnino pro adversa ostentare.

Verum neque sic stationem deserunt, sed furcis nos propellunt postquam jacula desecerunt. Praxis, inquiunt, non in sola externa actione, sed in ea cum intentione, & opinione seu spe conjuncta collocatur. Palam autem est, opinionem & spem, quâ fundunt hodierni fideles pro defunctis preces, effe futuræ liberationis; praxis itaque Ecclesia hoc arguit. Sed assumptum inprimis infirmum est. Cùm enim actio aliqua in Ecclesia à Majoribus per manus ad nos descendit, etiam intentio ad nos per eandem successionem delabitur; & quamvis nesciamus in speciali quæ suerit Majorum intentio, tamen in fide Parentum (ut loquitur vulgus) idem agimus quod illi. Sic indocti suscipientes vel administrantes Sa. cramenta per fiduciam quam habent de sanditate Ecclesia, ea suscipiunt & administrant purâ intentione, cæteroqui ignari quæ fit debita his actionibus intentio. Non itaque necessum est praxim testari hoc quod privata intentio operantis apprehendit, sed hoc quod ex conjunctione ad Ecclesiam vult, etsi inspeciali ignotum. Sed & manifestum est aliud esse praxim, aliud propter quod praxis est inftituta; praxis enim more aut juffu tenetur. & potest propter plures fines esse incepta; non it que unus aliquis finis ex praxi poteft conconvinci, cùm quilibet sufficiat; multò minùs pura opinio ad praxim pertinet, quæ singulis sæculis potest variari, aut etiam frequentiùs, juxta Doctorum majorem & minorem peritiam, dum praxis eadem perduraret.

## DEMENSUM XXV.

# Indulgentiarum natura & Historia.

TEc dum ab Indulgentiis crimen attigimus, quod ipsum bifariam distringunt. Nam. & universim contra nos urgent, Indulgentiarum vim interire fi pœnæ in purgatorio non relaxentur. Ad quid enim vel in hoc fæculo vivis, vel in futuro mortuis proficiunt, si pœnas purgatorias vel præsentes vel debitas non mitigent & auferant? In speciali quoque, Quid erit iis concessionibus, quæ signate ternis terdenis, fingulisve Missis, suam Animam donant? quæ tot pænarum dies vel annos, statis jejuniis, precibus, eleemosynis, ecclesiarum invisione permutant? Et in his omnibus nihil potest objici quin clare praxim Ecclesiæ contineant. Hactenus Actores. Et ipsa rei tum facies, tum internum meritum flagitat ut altius repetatur, & à fundamentis: Sed breviter, & ad opusculi no. stræque tenuitatis modum, discutiatur negotium-

Fuiffe

Fuisse itaque antiquitus, atque adeò ab ipfis Ecclefiæ incunabulis Excommunicationem, & increpationem, & pænitendi ceremonias, & satisfactionem rigorosam, nemo in Ecclesiastica vetustate vel minimum versatus ignorat. Hunc rigorem ex variis circumstantiis, interdum ipsius pœnitentis, interdum externis relaxatum aliquando non vitio sed jure fuisse, & monimenta Sanctorum testantur. & ipfius naturæ humanæ multiplex viciffitudo. Hæc relaxatio Apostolica voce apud Latinos Indulgentia dicta est. Et huc usque nemo sensatus de Indulgentiis dissentit. Cum autem hæ Indulgentiæ de iis pænis fint quas Ecclesiæ Magistri censuerunt peccatis extinguendis rares, ut qui has debite subiisset nihil pio iis peccatis Deo debitor censeretur: meritò in quæstionem venit, an etiam remissio ab Episcopis facta liberaret poenitentem, non ab his dumtaxat ponis quas vifibiles vifibilis exigebat & dimittebat Ecclesia, sed etiam eo statu constitueret, ut Deo ipsi non ultra debitor foret ratione horum peccatorum, quam fi ipsas pœnas obivisset. Et ne vana videretur quæstio, secit ipse Paulus posterioris ad Corinthios 2. ubi agens de pœnitente jubet Ecclesiæ, non ultra ei esse molestam, ne nimia absorberetur triftitia. Addit quoque quasi universalem seu veritatem seu lenitatem, quâ dicit se quoque donare quod Ecclesia cuiquam donavit : Et quasi causam facti reddens subjicit, Namque ipsemet si quicquam cuiquam donavi, vestri gratià donavi, ne sucrum de nobis faciat Satanas, neque enim nos latent artes ipfins.

In hunc sensum Apostolus, in quibus vocibus totum Indulgentiarum negotium nobis aperuit. Materiam esse illam emnuiar quam Ecclesiam infligere peccatori consentaneum erat: duas causas remissionis, unam quia subjectum non erat capax majoris pœnæ; si enim infligeretur, absorberetur nimia tristitia peccator: altera causa est Ecclesiæbonum, ne Diabolus ex prærextu nimii rigoris, vel alio. aliquos de Ecclesia ad murmur & schisma provocaret. Hæc iraque duo, bonum Personæ atque Ecclesiæ utilitas, & in injungendis & in moderandis Ecclesiasticis pœnis, consideranda veniunt. Sed explicat præterea causam efficientem Apostolus, quam triplicem constituit, Ecclesiam, semetipsum quasi Ecclefix Prælatum, & Christum Dominum. Dicit enim sese in Persona Christi remisisse seu donavisse quod donavit : Et si de Ecclesia tantum & semetipso locutus suisset, manfisser Regula, scilicet quòd Ecclesia sicut non cognoscit interiora, sic neque de iis judicat neque remittit; sed addendo se in Personâ Christi remittere, videtur rem extendere usque ad omnia quæ Christus Dominus remittit atque proinde ut pro tali peccato neque ipfius Christi judicio sir ultra obnoxius peccator.

Et Patres videntur favere, tum universim, quatenus celebrem illam Christi assertionem ad disciplina Ecclesiæ applicant, nempe quòd in cœlo remittuntur & retinentur quæ in terris Apostolica potestate proportione tractantur peccata. Sed specialiter Cyprianus, qui ait pænitentes prærogativa & auxilio martyrum apud Dominum in delictis suis adjuvari posse.

Immò

Immò Celerinus ad Lucium orat Martyrii candidatos, ut quisquis primus coronatus soret remitteret peccatum duabus sæminabus quæ lapsæ suerant. Num quid ergo ultra desiderari potest ad evidentiam hujus assertionis, etiam coram Deo remissa esse peccata quorum

pœnæ hîc ab Ecclesiâ sunt relaxatæ?

Quicquid autem de hâc re fir, continuata est Indulgentiarum praxis usque ad divisionem Imperii Romani, & usque ad undecimum Sæculuni per modum Ecclefiafticæ cujusdam praxeos absque speciali Curia & forma. Eo sæculo nova forma instituta, Canones pœnitentiales cæperunt stata forma redini par. tim pecuniis, partim corporeis afflictionibus, specialiter flagellatione, quæ inde disciplinæ nomen accepir, quòd ad disciplinam Ecclesiasticam tuendam, vel ex ea, adhiberetur. Duodecimo fæculo & deinceps etiam ad Bellicos labores contra Graffatores & Infideles applicaræ funt. Sæculo autem decimo tertio instituta est forma Jubilæi, & ex eo tempore immensæ ruperunt horrea messes, adeò ut prudentià recentiorum Pontificum ad eas caftigandas opus fuerit.

Duodecimo sæculo nata est Schola, Hominum genus dum Sanctorum Patrum & Conciliorum sensibus inhæret, grave & doctum, dum Philosophiæ & Aristotelis arcana vestigat, acutum & sublime. Sed cum importuniatate petentium responsa vexati, sic utraque contundunt, ut neque Allegoriam sidei populo necessariam ad limbum usque pertexant, neque ejusdem purum lumen ex Allegoria per Philosophiæ terebras adeundum ad respondendi necessitatem adacti liberè contueantur,

adeóque

adeóque subsultantem & incertam quandam doctrinæ legem posteris reliquerunt. Hi itaque Metaphoricam Justitiæ inter Deum & peccatores legem admirati, & puras pœnas post mortem cogitaverunt, & earundem redemptionem, per afflictiones corporeas in hoc sæculo docuerunt.

Spectantes itaque ipfis oculis ingentes fru-Aus quos remissio Canonum pœnitentialium palam operabatur, & prævidentes vel etiam experti suo sæculo, ad subtiliores quæstiones jam effuso, Ecclesiasticas regulas paulatim in desuetudinem flaccescentes, Indulgentias firmiore basi solidandas existimaverunt : sicque iplas Purgatorias poenas ficul poenitentiis ita & remissionibus extingui pertenderunt, & ipsi quidem in hanc sententiam catervatim delapsi funt; usque adeò ut Leonem X. contra Lutherum agentem, totam hanc fabricam & Christi Sanctorumque merirorum thesauros populo Christiano proponere perpulerint. Etsi neque Conciliis Lateranensi & Florentino ante eum neque Tridentino post ipsum quicquam persuadere potuerint.

### DEMENSUM XXVI.

Indulgentias in communi nihil promovere contra Sententiam antiquam.

TÆc est, quantum ego intelligo, Indul-I I gentiarum historiæ periocha, ex quâ satis claret hanc de Indulgentiis persuasionem quam Scholastici induxerunt, ex metaphorica Purgatorii explicatione pendere, (ut rectè Roffenfis adverterit priùs ad cruciatus Purgatorii ese trepidatum, quam ad Indulgentias efflagitandas populus decurrerir ) Et per confequens etiam varie loquendum de Indulgentiis juxta sententiarum de Porga orio tramites; eofque quibus cellibuit panas puras & liberariones succedancas in Purgatorio credere, consequenter cogi ad Indelgenrias usque in futurum fæculum extendendas. Quorsum enim valeant Indulgentiæ, & quo merito animos fidelium ad exercitia pietatis excitent, fi nullus ex iis fructus acceptantibus accrescat? His verò qui oppositam viam ingrediuntur, propriam etiam defignandam esse semitam. Nobis itaque alia incunda est ratio, & ex dictis surponendum pænas purgatorias non esse purè vindicativas, sed ut nomen sonat purgativas. & non definere nisi cum purgatio fada & perfeda fuerit per igne extremæ conflagrationis: Supponendum etiam inter merita vel preces, & poenas peccatis debitas, nullam esse proportionem, & nimiū à legibus Publicanorum

norum tractum hoc cambium inter merita & & pœnas, ut formaliter licitationem & compensationes ejusmodi ad Deum & Theologica traducendas existimemus. Attamen hanc de Thesauro commentationem penitiùs investi-

gemus.

Aiunt ingentem meritorum Thesaurum in cœlo repositum. Quid itaque credunt meritum? bona opera compensara, vel non compensata? Si compensata, ut quid eorum meminerunt? Si non compensata, quem nobis Deum effingunt, qui hominum meritis impar fit, & incompensata relinquat? Verum ut in Theologicis edissertum est, meritum non aliud fignificat quam opus fructificans ad præmium; unde necesse est aut esse compensatum, aut non esse meritum. Et quid fiet axiomate illo, Deus ultra meritum dat præmia? Ex claris Apostoli vocibus, quòd non sunt condignæ passiones hujus temporis ad futuram gloriam. Verumtamen congere peccara peccatis numquid in horum Theologorum fententia pænæiis debitæ excedent Christi merita? dico vel unam guttulam? & guttulæ partem quavis dandâ minorem? Quorsum itaque aggeritur Thesaurus? quorsum Sanctorum merita Christi meritis adduntur? in cautelam ne scilicet totam Animam ex hoc puteo extraxerit pœna? Quomodo poteris vel minimam gurtulam expendere? Quomodo partem pænæ affignatæ proportionaram invenire? Ut minimum ex Christi meritis solvatur, jam nimium est, & excedit omnem pænam. Necesse est itaque jampridem plus meriti à Chri. sto Deo Patri oblatum, quam omnia quæ unquam futura funt peccata possint compensare; immò

immò neque quicquam minus posse aplicari. Unde merita Christi ex bilance necessariò tollenda erunt, si æqualitatis & commutativæ Justitiæ ratio tenenda sit. Simpliciter enim, etiam respectu potentiæ absolutæ impossibile est tam parum offerri Deo ex meritis Christi, ut non in infinitum excedat omnem oppositam rationem. Patet itaque totam hanc doctrinam esse male cohærentem & incongruam,

atque adeo rejiciendam.

Et hæc si hactenus recte dicta sunt, non licet ulteriùs ambigere inter sententias de Indulgentiis quænam sua gravitate devergat, quæ inanitate suâ elevetur. În primis enim quòd pœnas ecclesiasticas supponunt tales quæ cri. men adæquent, dupliciter intelligi natum eft: uno modo, ut adæquent pœnas in Purgatorio debitas; quod si verum esset, quæso quo nuncio posser sciri? Revelationes enim Gregorius novas esse testatur, quæ statum Animarum tum remporis pandebant, & Apostolis proinde & eorum successoribus ignoras. Sed præterea cum confessum sit poenam levissimam Purgatorii omnes hujus vitæ dolores superare, quomodo determinata quantitas potest eis æquivalere? Alius itaque modus æqui ponderationis est, ut talis poena tantam reparationem exemplo suo factura foret in disciplina Ecclesiastică, quantam ruinam culpa traxerat. Et hoc palam est à prudentibus morum censoribus posse per modum arbitrii prudentis determinari. Palam itaque est etiam ex hoc capite utra sententia tenenda veniat.

Certum proinde esto: Indulgentiam ecclesiasticam non aliud remittere quam quod Ecclesia imposuit, seu quod imponendum ad sar-

ciendam

ciendam disciplinam existimavit, neque trahere aliquam consequentiam ad remissionem peccati vel pœnæ, five in hac vita, five in futura; extra eam mutationem quæ fit in ipso homine vel in Ecclesia scandalizata à peccatore. Ad dictum proinde Paulinum fatis fit, reponendo, eum qui in certo negotio alterius procurator est, non posse propterea quidvis agere quod potest Dominus, sed secundum limitationem potentiæ ipfi factæ: nihilominus quicquid agit in tali negotio, in persona committentis ei negotium agit. Sic itaque Paulus quod de pura disciplina remittebat, in persona Christi remittebat. Sensus proinde est vel Propheticus, ut fignificet Paulum revelatione percepisse Christum approbasse quæ remiserat, vel certè naturalis, ut fignificet, quoniam omnis virtus & potestas à Deo est, quicquid Paulus ranquam Minister Christi remittebat, in virtute Christi ipsum remisisse.

Cypriani testimonia facilioris sunt solutionis. Videtur enim clarè docere Martyres posse impetrare, ut conformiter fiat remissio in cœlo juxta quod Ecclesia in terra remittebat. Non itaque purat ex vi remissionis per Ecclesiam factæ delictum quoque esse ante Deum remissum: Sed opus esse Martyrum deprecatione in hunc finem, præfertim postquam corant Domino affiftunt. Quod autem Sancti dicant remissionem in terris factam in coelo esse confirmatam, supponit rectum Judicium Ecclesiæ administratum esse poenitenti, quo dato cessat omnis quæstio. Significant ergo similes propositiones Sanctorum, esse obligationem in conscientia (ut loquuntur) ad implendas Ecclesiæ leges, & sustinendas impositas poenas. Quando

Quando autem eædem ex sententia Ecclesiæ relaxantur, tolli hanc obligationem quæ cælitùs impendebat. Et sic per Indulgentias remittitur in cœlo pœna quæ in terris dimittitur, nisi qua retinetur, etiam de cœlo & justu Christi manet obligatio talem pœnam sub. eundi.

Responsum itaque est ad generalem rationem, Indulgentiarum, & ostensum ad nostram Quæstionem non admodum attinere.

### DEMENSUM XXVII.

Indulgentias particulariter pro mortuis elargitas, non arguere praxim universalem Ecclesia.

De particularibus Indulgentiis video bissecto tramite posse incedi: Namque & hoc disputari potest, quænam sit in iis veritatis substantia; & iterum, ex quo capite contra nos urgeantur. Et quoniam non alia ex occasione nobis injecta est Indulgentiarum mentio, nisi ad explicationis Purgatorii desensionem: Neque contra præsatam explicationem urgentur hæ Indulgentiæ, nisi quatenus universalem Ecclesæ praxim nobis adversam ingerunt; Hoc dumtaxat de iis quærendum superest, quam vim praxeos & universalitatis habent. Hæc autem vel à dante Indulgentias, vel ab acceptantibus desumenda est. Et primò, de his Indulgentiis ame Scholasticorum ætatem, quod sciam, suspicio nulla.

Quod

Quod enim de Indulgentiis à Gregorio Magno ad redimendas singulas Animas ter denis Missis narratur, in sabulo ni sallor sundatum est; cùm nulla illud solida authoritas communiat. Aliud autem, de eodem commemoratum, quòd septennium relaxaverit visitantibus certas Ecclesias, nihil ad rem nostram facit, quoniam de pœnitentiis injunctis hanc relaxationem esse sactam, aut certè de injungendis constat ex usu sequentium sæculorum, præsertim undecimi, in quo primò instituta videtur ordinaria pœnarum ecclesiasticarum relaxatio pœnitentibus sub mortem, vel alias cupientibus in pace Ecclesiæ dormire vel etiam superesse.

Quomodo autem ex eo tempore Ecclesiasticæ quæstiones de praxibus à Theologia pendentibus Romæ tractentur, sic habe. Cum petitur à Summo Pontifice quicquam quod consuetam Curiarum administrationem sua disticultate transabiit, selectis committitur negotium Juris canonici & Theologiæ peritis. Juris canonici consulti, (cum Princeps sit iis totius potestatis & juris caput & sons) non mirum si pauca vel nihil potestati Papali negent. Theologi plerumque sunt ex iis qui authoritatem cum ratione turbidè miscentes, & incertis propterea principiis vagantes certitudinem in speculativis quasi Empusæ rostrum horrent, nisi sortè ubi veneranda aliqua au-

thoritas clavum illis necessitatis fixit.

Esto ergò quæstio, an Summus Pontisex possit aliquid? Nonne vides jam devexam Iancem in affirmativam partem? Exit responsum cum nulla appareat neque in re manisessa contradictio, neque ab universali concessione

facta

factà Petro à Christo exceptio, probabile esse Papam hoc posse agere; & si videat in usum Ecclesiæ esse, etiam consulendum ut faciat. Si opponatur resolutionem esse incertam, & srustraneam Papæ concessionem, si irrita sit; In promptu est reddere, Valeat quantum valebit, Papa facit quod potest. Hic est in hujus naturæ quæstionibus stylus curiæ: Neque ego quid in eo improbum reperio: Manisesta siquidem est in consultatione prudentia, in

largitione benignitas.

Neque Pontifex aut imperat, aut laudat: Petentibus concedit, immò efflagitantibus & extorquentibus non negat: Exhortatio fit ad opera pietatis, Indulgentiæ quafi præmia appetuntur, & per labores & afflictiones obtinentur. Nullam itaque universalitatem à donante habet Indulgentiarum praxis, postquam quot eas acceptaturi sint non à donante, sed à recipientibus dependet. Quin neque praxis ab eo vim aliquam vel authoritatem accipit, si eam nec imperat nec commendat, sed magis passivè & permissivè circa illam se gerit; restringit aliquando, nunquam extendit nisi ab aliis coactus.

Æqua est ex populi parte libertas, cui sic visum est eas adit, negligenti non obtunduntur aures. Ergo si dicas passim exerceri, si à multis, à plerisque, omnia sateor. Si dicas esse praxim quæ neque mandato neque consuetudine sundetur, & tamen non permittis esse singulorum praxim, sed Ecclesiæ & universalem, tardus accedo.

Unde enim mihi constet quot, qui, quâ intentione accedant. Novi qui nolunt singulares videri, & propterea turbæ se conjungunt.

Novi

Novi qui palam pigritentur. Dicuntur esse qui non nisi ubi gravis est causa (puta aliquam necessitatem Christianæ plebis) Indulgentias admittant: Et ipse Cardinalis Bellarminus inter hos censetur. Alii pacem cordis iisdem prælocare: Et inter hos nomen Nerii illius Philippi Sancti signatum reperio, qui dicitur, relictis Romanis illis magnisicentiis, ad Ecclesias ubi silentium gratas preces suas Deo saceret diverti solitus. Premes id meritò praxim Ecclesiæ appellari, quod plures videntibus, & non prohibentibus Prælatis, exercent.

Respondeo, Si hoc dumtaxat quæritur, Bene an scelerate agant qui Indulgentias frequentant? facilis assentior clarum esse quòd recte & ex conscientia agunt. Quid enim redargui in iis potest? Summum quod objicitur est, Ignoranter agunt, non nequiter. Prælatorum autem permissio nihil amplius concludit: cur enim vetent bona opera sponte frequentantes? Ex hoc itaque capite nec quicquam concluditur remitti pœnas in Purgatorio. Prælati enim indifferentibus & ignotis cur se misceant in quibus permissum est ignorare, atque ex ignorantià agere? dum enim opinio probabilis afferit pœnas Purgatorii remitti Indulgentiis, iis uti licet, licebitque. Quorsum se cruciarent Prælati? demonstretur primò non esse tales pænas remissibiles; postmodum si Prælati non invigilent eos infimula, dum perinde eft, eorum taciturnitarem lauda.

Traditum nobis est orandum esse pro mortuis, & orationes nostras iis proficere: Examinanda esse & remuneranda ipsorum opera in die Judicii per flammas ipsius: Interea quibusdam meliùs, quibusdam pejùs esse. Sed horum omnium specialiores rationes, & quomodo convenienter ad naturam & cursum operationis divinæ hæc peragantur, Theologicæ vestigationi relictum est. Quod traditis principiis convenienter demonstrabitur, tandem obtinebit: Interea licuit, licebitque, donec demonstratio non tantum consecta, sed & agnita suerir, Ecclesiæ prælatis in utramlibet consentire sententiam, & ex ea ad operationem dirigi.

DE-

### DEMENSUM XXVIII.

Vulgaritatem Sententia opposita non habere vim prajudicativam vera Sententia.

C Uperest nihilominus sententiam quam vul-Jgarem appellavimus torius Ecclefiæ effe & fuisse, saltem à Scholæ principatu; & ne qua sit consentiendi mora, sic arguunt. Sententia Populi est sententia Pastorum; sententia Pastorum sententia Scholasticorum, ( Pastores enim vel sunt Scholastici, vel ab iis dependent ) Sententia itaque Scholasticorum est sententia Ecclesia. Vel itaque Ecclesia jam quinque sæculis in errore est, vel sententia vulgaris in veritatis apice collocanda. Nobis in hâcdifficultate, & quid sententia fignificet, & quid Ecclesia, dispiciendum est. enim gradus affensus in hominibus multiplices esse: Primum credo recte suspicionis appellatione contineri, cum vestigia quædam ipparent, quæ si acriùs obtuearis facilè ea an utramque contradictionis partem esse ambigua percipias, erfi primò ad alteram tantummodo cogitationem inflectebant. suspicacem constituunt hominem, hoc est, attentum magis in eam partem, quafi plus luminis expectantem, & aucupantem.

Ulterior gradus est, cùm vehementes sunt verisimilitudines, & quæ vel difficultate vel copià suà faciunt hominem sibi persuadere quæstionem non esse dignam ulteriori inquisitione; atque ut cunctis quæ in vità nobis consideranda veniunt suam attentionis portionem distribuamus, satis huic quæstioni esse impensum; propterea sic quiescamus in hac parte, ut tamen opponentem non respuamus; sed siquid inauditi asserat, autcultare & probatum etiam acceptare parati simus. Tertius tandem gradus est, cùm opponentem neque sustinere velit quispiam, & certus sit nihil solidi in adversum afferri posse. Hi sunt tres

gradus Affenfus.

Ab oppositore modò inquiro. Primus gradus an eam vim habear, ut si quoquo modo statuatur Ecclesia suspicari alteram contradictionis, hoc, prejudicium inferre debeat adversæ sententiæ? Neque crediderim quemquam qui Theologiæ vel audiendæ idoneus habeatur, tantum desipere ut asserat non licere contrarium opinari. Verè enim necdum assensus aliquis adest, & Ecclesia per hunc ipsum statum ex explicatione darâ cenfet melius inquirendum: Sed & qui prchiberet oppositionem, alligaret Ecclesiam certissimo periculo errandi, & hoc ex ipsomet Ecclesia judicio, quo melius inquirendum censet. Hoc evicto, perpendendum secundum gradum ad priorem fic comparari ut prior exigat, posterior admittat inquisitionem. Eadem itaque sunt inconvenientia in posteriore quæ in priore; fed corundem periculum non adeò five manifestum, sive præsentaneum. Injuria itaque est Ecclesia etiam in hoc gradu prohiprohibere inquisitionem, vel talem Ecclesia opinationem ad condemnandam oppositam sententiam allegare; cùm eo ipso quòd dumtaxat opinatur, gratum habitura sit siquis oppositum illustret. Non enim opinionis tenax, sed veri sitiens haberi debet & cogitari.

Tertius gradus non nisi authoritate insallibili vel demonstratione comparari porest; & harum duarum potentiz, rationis prosessorem resistere non est permissum. Si itaque clarum reddat oppositor quem horum graduum titulo sententiz Ecclesiz insigniat, ex his satis constar quid respondendum sit.

Rursus Ecclesiæ nomen sic distribuo, hoe est, Ecclesiæ opinantis: Ut dicatur Ecclesia opinari, quia publico decreto aliquid fixit, vel quia privatis suffragiis: Et rursus si privatis suffragiis, vel ut Ecclesia opinetur, vel ut tot homines & personæ. Sicut, etsi tota fortassis Ecclesia agnoscat Columbum invenisse Indias Occidentales, non propterea credo eos hoc agere ut partes Ecclesiæ, seu ut sideles, sed ut homines; Turcæ enim & Idololatræ tantundem agnoscunt.

Ex his itaque tribus Ecelesiæ censentis signisicatis Arguentem deligere oportet quod amplectatur. Si primum, afferat ipsum decretum; quod si posset, ad opinionem Ecclesiæ non dessueret. Tertium quoque si eligat, irrisui sese objicit: Quid enim ad sidem pertinet, quod Ecclesia in Philosophia vel Historia opinatur? Medium verò ut solum esset argumento idoneum, sic clarissimè est salsum, cum Ecclesia sit congregatio sidelium,

G 3

hoc

hoc est, credentium, hoc est, eorum qui Christi doctrinam acceptaverunt, & usque in hodiernum diem conservaverunt. Hanc autem sententiam clarum sit incepisse à temporibus Gregorii Magni; Augustini tempore prorsus ignotam & incogitatam; ante Scholæætatem, non admodum celebratam: Orientali Ecclesiæ nondum propositam, vel certè repudiatam. Unde quacumque alia persuasionis specie potuerit in homines Ecclesiæ, certè in eos ut Ecclesia sunt, hoc est, ut super perpetua traditione sundati, nullum prætextum habet.

Ex quo apparet, frustra obnitentibus in argumento propofito esfe sudatum. Esto enim sententia Plebis eadem quæ Pastorum, & Pastorum ipsa quæ Scholasticorum, & per consequens sententia hominum Ecclesiæ eadem quæ Scholasticorum, non seguirur hanc sententiam esse aliam in Ecclesia quam in Scholasticis; unde si in Scholasticis sir dumtaxat opinio, & quæ rejici superveniente alia possit, non aliam certitudinem ex pervulgatione per Ecclesiam adipiscerur. Sed ex totius Ecclesiæ sententia erit semper mutabilis: Et si occurrat legitima ratio, etiam mutanda. Non itaque ex eo quòd fit Ecclefiæ universalis opinio, sequetur non posse murari; sed è diverso, & quasi inopinat, esse mutabilem & datis circumstantiis mu tandam.

Ex his facile colligitur quid iis respondendum sit, qui circumventionem Ecclesia imponere moliuntur, affirmantes sese sic edoctos, de side esse eripi Animas è Purga.

torio,

torio, & aliis oranombus, & specialiter iis quæ Indulgentiarium gratii funt munitæ. Quibus propono, Num universis Ecclesiæ Pastoribus hoc esse persuasum sint edocti? Si afferant, ego circumventos non infici is eam : Sed me non criminentur, neque enim à me hanc doctrinam hauserunt. Ego qui ci:cumventionem, siqua est, enublavi, cur luo quod impostoribus debetur? Doctores suos occlament, cogant probare quod docuerunt. Si nequeunt, reos peragant, pro crimine muident; mihi, ut par est, gratias rependant detecti doli. Sin non aliud sint edocti, quam tantummodo piam esse credulitatem, Animas flammis purgatricibus citra Judicis edictum absolvi, ( quam esse Doctorum mentem, si eos excusserint, comperient ) quid restat circumventionis, nisi quòd ipsi fibi neglia gentiore cultu & cura consciverunt, & in ipsosmet cudendam hanc fibam intelligant?

Quid in hâc disputarione essectrim, corum sit Judicium quibus in Theologia arbitrii jus largitus est bonus Deus. Quæ conatus sum hæc sunt, Antiquitatis sensum suisse Homines in suturo sæculo sive secundum Animam beatos, sive non, in cœlos localiter non admitti usque ad supremum conslagrationis diem: Tum examinari opera singulorum. Impersectorum, qui sundamentum habent Christum, opera ardere, & per hoc peccata iis non sine detrimento remitti: Sententiam quæ pænas puras & earum in intervallo inter mortem & Judicium medio sive ex ipsis earum naturis sinitionem, sive per preces remissionem prositetur, esse Ecclesia novam,

fundamentis levibus, & ad fidem faciendar in re Theologica inidoneis stabilitam, com pluribusque exceptionibus gravibus obnoxi am, & tandem à suis Patronis argumenti externis debiliter roboratam. Hos conatus i hoc opusculum dérivavi, eorum quibus hujus modi dissertationes cordi sunt commodis s etio servituros.

FINIS.

area continuable

est socor que que la monera di se per preces trale la contenta de la contenta de la coleira mercano dam comoxientis us in ujufis &